

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ملک مقیم ہیں  
ہو ہنین بھی اس سے استفادہ حاصل کر سکتے ہیں۔



منجانب۔

سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۷

۹۲۱۰

یاصاحب اتو بان اور سکنی



# لیبک یا مُحیین

خوبی تعاون  
خوبی رضوان  
خوبی رضوان رضوانی

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

NOT FOR COMMERCIAL USE

# ابو طالب عاصم مظلوم تاریخ



حَلَامَةُ الْمَسْنَعِ

# ابو طالب منظوم تاریخ

عبد الحسین المرؤ علام ائمۃ  
(صاحب الغدير)  
٥١٣٢ - ٥١٣٩

جامعة تعلیمات اسلامی بیٹ بھی، پاکستان

# اسلام

”کیا تم نے پوری طرح سمجھ لیا ہے کہ اسلام کیا ہے؟

اسلام ایک ایسا دین ہے جس کی بنیاد حق و صداقت پر رکھی گئی ہے۔  
یہ علم کا ایک ایسا سرچشمہ ہے جس سے عقل و دلنش کے متعدد چشمے پھونتے ہیں۔  
یہ ایک ایسا چراغ ہے جس سے لاتعداد چراغ روشن ہوتے رہیں گے۔  
یہ ایک ایسا بلند رہنمای مینار ہے جو اللہ کی راہ کو روشن کرتا ہے۔  
یہ اصولوں اور اعتقادات کا ایک ایسا جمکونہ ہے جو حق و صداقت کے ہر متلاشی کو  
اطمینان بخشتا ہے۔

اے لوگو! جان لو کہ اللہ تعالیٰ نے اسلام کو اپنی برترین خوشنودی  
کی جانب ایک شاندار راستہ اور اپنی عبودیت اور عبادت کا بلند ترین معیار قرار  
دیا ہے۔ اس نے اسے اعلیٰ احکام، بلند اصولوں، حکم و لائل، ناقابل تزوید تفوق  
اور سالمہ دلنش سے نوازا ہے۔

اب یہ تمہارا کام ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے جو شان اور عظمت بخشی  
ہے اسے قائم رکھو۔ اس پر خلوص دل سے عمل کرو۔ اس کے معتقدات سے  
النصاف کرو۔ اس کے احکام اور فرمائیں کی صحیح طور پر تعلیل کرو اور اپنی زندگیوں  
میں اس کا مناسب مقام دو۔“

(امام علی علیہ السلام)

اردو زبان میں حقوق طبع و انتشار پر بحق ناشر محفوظ ہے

|              |                     |
|--------------|---------------------|
| تالیف.....   | علامہ امینی         |
| ترجمہ.....   | محمد فضل حق         |
| اهتمام.....  | رضا حسین رضوانی     |
| کتابت.....   | اشرف راحت           |
| تحقیق.....   | کاظم علی گجراتی     |
| مطبع.....    | زمزم پرنٹریز۔ کراچی |
| طبع سوم..... | ۲۰۰۳ء               |

جمل حقوق محفوظ ہیں یہ کتاب کلی یا جزوی طور پر اس شرعاً کے ساتھ تدوینت گی جاتی ہے کہ چاہدہ یا کی پیشی  
اہم اس سائل کے بغیر یہ موجودہ جلد بندی اور سرورق کے مطابق اسی میں تدوینت یا کسی اور متصدی کی نہ ہو  
شروع ہارہ بار کرائے پر ہی جائے گی اور نہ ہی دوبارہ تدوینت کی جائے گی۔ علاوہ ازیں اسی آنکھہ تدوینیہ یا  
بلور علیہ حاصل کرنے والے پر یہ شرعاً مانعت کرنے کے لئے بھی اسی ہی پیشی اہم اس تدوینت ہوگی۔



قارئین گرامی!

یہ کتاب ادارہ جامعہ تعلیمات اسلامی کی مطبوعات میں سے ہے۔ ادارہ مذکوری مطبوعات کی اشاعت مقصود دو رہاضر کی روحاںی صوریات کا پورا کرنا اور بالخصوص اسلامی طرز فکر کو اجاگر کرنا ہے۔ اس ادارے نے اس بات کی پوری پوری کوشش کی ہے کہ فقط وہی ممواد پیش کیا جائے جو مستند ہو۔ اس کتاب کی تیاری میں بھی یہی احتیاط بریتی تھی ہے اور ایسی معلومات بھی شامل ہیں جو بہت گران قدر ہیں۔ آپ سے گزارش ہے کہ اس کتاب کا مطالعہ اسی نقطہ نگاہ سے کریں جس کے تحت یہ لامبی گستاخی ہے۔ آپ سے یہ بھی استدعا ہے کہ ہماری مطبوعات پر اپنی لے لاگ آزار اور تحریر فرمائیں کہ بھیجیں جو بڑی خوشی سے اور شکریے کے ساتھ قبول کی جائیں گی۔ دعوتِ اسلام کو فروغ دینا ایک ایسا کام ہے جس کی انجام دہی کے لئے ہم سب کو تعاون کرنا چاہیے۔ ادارہ آپ کو اس کارخانے میں شرکت کی دعوت دیتا ہے تاکہ اس ارشادِ ربانی کی تفہیں ہو سکے: **وَرَأَيْتَ رَسُولَنَا ! كَبَرَ دِيْنِيْكَيْهِ : مِنْ تَحْصِيْنِيْسِيْلِيْكَ** ہی تیجت کرتا ہوں اور وہ یہ کہ اللہ کی خاطر اجتماعی یا انفرادی طور پر قیام کرو اور پھر غور کرو ۴۰ (سورہ سیتا۔ آیت ۴۰) دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمتیں آپ پر نازل ہوں۔

تعاون کا طلبگار

سکریٹری نشر و اشاعت

## کچھ اپنے بارے میں

حضرت آیة اللہ العظیمی سید ابوالقاسم موسوی خوی

کا قائم کرده یہ مین الاقوای ادارہ جامعہ تعلیمات اسلامی پاکستان اب حضرت آیة اللہ العظیمی سید علی سیستانی دام نحل العالی کی سرپرستی میں دنیا بھر میں معتر اور مستند اسلامی شریچہ عوام تک پہنچانے میں کوشش ہے۔ اس ادارے کا مقصد دو رہاضر کی روحاںی صوریات کو پورا کرنا، لوگوں کو حکم اسلامی علوم کی طرف متوجہ کرنا اور اس آنہجہا علمی سرمائے کی خفاظت کرنا ہے جو الہمیت رسول نے ایک مقدس امانت کے طور پر ہمارے پردازی کیا ہے۔

یہ ادارہ اب تک اردو، انگریزی، فرانسیسی، سوچلی، گجراتی اور دیگر زبانوں میں سیکڑوں کتابیں شائع کرچکا ہے جو اپنے مشمولات، اسلوبِ بیان اور علمیات کی خوبیوں کی بنا پر فردوس کتب میں نہایاں مقام حاصل کرچکی ہیں۔ تشریفات اشاعت کا یہ سلسلہ انسانیت کو صراطِ مستقیم کی شاخت کروانا ہے گا۔ انشاء اللہ۔

اس کے علاوہ جامعہ پذا القربیا ۵۰۰ مدارس و مکاتب میں زیرِ تعلیم پھوپھو اور جوانوں کو اسلامی تعلیم کے زیور سے آرائت کرنے میں اپنا کروارا کر رہا ہے۔

دعوتِ اسلام ایک ایسا کام ہے جس کو فروغ دینے کے لئے ہم سب کو باہمی تعاون کرنا چاہئے۔ ادارہ آپ سب کو اس کارخانے میں شرکت کی دعوت دیتا ہے تاکہ اسلامی تعلیمات کو دنیا بھر میں عام کیا جاسکے۔

دعا ہے کہ خداوند منان بحقِ محمد وآل محمد تم سب پر اپنی رحمتیں اور برکتیں نازل فرمائے۔

شیخ یوسف علی نفیسی

وکیل حضرت آیة اللہ العظیمی سیستانی، دام نحل العالی

# مندرجات

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| ٩   | عرض ناشر                                  |
| ١٣  | مؤلف کے مختصر حالات                       |
| ٢٤  | بہلاباب                                   |
| ٢٧  | حضرت ابوطالبؓ کے اقوال اور اشعار          |
| ٣٢  | دوسری ایاب                                |
| ٣٧  | رسول اکرمؐ کی خاطر ابوطالبؓ کی کوشش و نجت |
| ٤٥  | شام کا سفر                                |
| ٥٦  | رسول اکرمؐ کے ویسے سے بارش کی دعا         |
| ٥٩  | امیر المؤمنینؑ کی ولادت اور ابوطالبؓ      |
| ٦١  | ابوطالبؓ اور آغاز نبوت                    |
| ٦٣  | حضرت رسولؐ کی گشائی                       |
| ٦٧  | آغاز دعوت اور ابوطالبؓ                    |
| ٧٩  | ابوطالبؓ کی علیؑ کو پدایت                 |
| ٨٢  | علیؑ کو نماز پڑھنے کی اجازت               |
| ٨٢  | جعفرؑ کو نماز پڑھنے کی ہدایت              |
| ٨٥  | حضرت رسولؑ سے ابوطالبؓ کا جوشی محبت       |
| ٨٨  | ابوطالبؓ اور ابن زیبری                    |
| ٨٩  | ابوطالبؓ کا قریش سے برداشت                |
| ٩٤  | قریش کا عہد نامہ اور ابوطالبؓ             |
| ١٠٢ | وقت وفات قریش کو نصیحت                    |
| ١٠٤ | ابوطالبؓ کی لپٹے خاندان کو وصیت           |
| ١٠٨ | ایک حدیث جو ابوطالبؓ سے مردی ہے           |

وَلَوْلَا أَبُو طَالِبٍ وَابْنَهُ  
 لَمَّا مَثَلَ الَّذِينُ شَخْصًا وَقَامًا  
 فَذَلِكَ بِمَكَّةَ أُولَى وَحَامِيٍّ  
 وَهَذَا بِيَثْرَبَ جَسَّ الْحَمَامًا

اگر ابوطالبؓ اور ان کا بیٹا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پیشہ پیٹا ہی کے لیے اُنھوں کھڑے نہ ہوتے تو دینِ اسلام بار آور نہ ہو پاتا۔

ابوطالبؓ نے مکہ میں رسول اللہؐ کو پیناہ دی اور ان کی حمایت کی اور ان کے بیٹے نے مدینہ میں اسلام کی خاطر آخری دم تک چہاد کیا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِوَلِيْهِ وَالصَّلَاةُ عَلَى نَبِيِّهِ  
وَاللَّهُ الْأَكْبَرُ وَأَوْلَيَا إِلَهَتَهُ

## عرض ناشر

زیر نظر تاب: ابوطالبؓ — مظلوم تاریخ  
ایک گرانبہا کتاب "الغدیر" کی جلد ۸ کے ان حصوں کا ترجمہ ہے جو  
امیر المؤمنین امام علی علیہ السلام کے والد بزرگوار حضرت ابوطالبؓ کے حالات  
زندگی پر مشتمل ہیں اور بلاشبہ "الغدیر" کے فاضل مؤلف نے دیگر موضوعات  
کی طرح اس موضوع میں بھی تحقیق و تاییف کا حق ادا کر دیا ہے۔  
اردو زبان میں ابوطالب بن عبدالمطلب کی شخصیت پر بہت ہی کم لکھا  
گیا اور جو کچھ لکھا گیا ہے، اس میں بھی اختلاف نظر پایا جاتا ہے۔ اس ضمن میں  
سب سے اہم امر تو یہ دیکھنا ہے کہ حضرت ابوطالب جیسے بزرگوار نے اپنی زندگی  
میں کونسے کام کس طرح انجام دیے۔ تاریخ کی شہادتوں کے مطابق کہ جن میں  
سے کچھ اس کتاب میں شامل ہیں، حضرت ابوطالب نے اپنی عمر کا بیشتر حصہ

تیسرا باب

ایمان ابوطالبؓ کے متعلق اُن کے اہل عیال کی رائے

چوتھا باب

ایمان ابوطالبؓ کے بارے میں معصومینؐ کے پاکیزہ کلمات

پانچواں باب

ایمان ابوطالبؓ کے اثاث میں علمائے اہل سنت کے قیل و قال

چھٹا باب

ایمان ابوطالبؓ کے متعلقین معتقدین کی ولایات

ساتواں باب

ایمان ابوطالبؓ کا اثاث کرنے والے مولفین

آٹھواں باب

حضرت ابوطالبؓ کی شان میں مدحیہ اشعار

نواں باب

ایمان ابوطالبؓ کے متعلق علطیہ اسے مضامین

تفسیر قرآن میں غلط بیانی

نقل حدیث میں غلط بیانی

نیز معمولی انسان کی نہیں کہ ان کا کفر و ایمان یا شرک و توحید قابل توجہ ہو، بلکہ انہیں کافر کہا جاتا ہے تو اس لیے کہ وہ علی مرتضیٰؑ کے والد بزرگوار ہیں۔ یکوں نکہ یہ ایک قدرتی امر ہے کہ اگر باب پر ضرب نگائی جاتے تو اس کی تکلیف بیچے کو بھی ہوتی ہے۔ پس اس نہام تہمت اور افتخار کا مقصد اس کے علاوہ کچھ نہیں کہ حضرت ابوطالبؓ کے ایمان کو شکوہ قرار دے کر یا ایک اور قدم آگے بڑھا کر اور انہیں کافر اور دیکر علی مرتضیٰؑ کو اس جملے کا ہدف بنا لیا جائے!

جو کچھ اور کہا گیا ہے اس کی صحت اس وقت واضح ہو جاتی ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ یہی تاریخ یہی مورخین اور یہی روایتیں لانے والے کہ حضرت ابوطالبؓ کے بارے میں یہ فیصلہ دیتے ہیں۔ وہ ان لوگوں کے باپوں کے بارے میں خاموش ہیں جو امام علیؑ کی زندگی میں ہمیشہ ان کے مقابل آتے رہے ہیں۔ حقیقت اور حق طلب انسانوں کی شہادت کے مطابق وہ امام علیؑ کے وجود کے سورج کی تابناک شعاعوں کے سامنے ہمیشہ مردم کی طرح پچھتے رہے ہیں۔ ہاں تو یہی روایتیں جوڑنے والے ان کے اسلام و ایمان کے بارے میں روایتیں بیان کرتے ہیں اور یہی مورخین ان کی نہیں بلکہ بیان کرتے ہیں۔ اس تاریخ میں اور ان مورخین کے ہاں یہ طرف اریاں تو دیکھنے میں آتی ہیں لیکن قوم قبیلے اور فرقے کے لئے تھب سے بالاترہ کر اصلی تاریخی واقعات کا تجزیہ اور پھر غیر جانبداران فیصلہ نظر نہیں آتا۔ اس کے مقابلے میں علامہ امینی کی خاص خوبی اور ان کا بڑا کمال یہی ہے کہ انہوں نے مکمل غیر جانبداری سے کام لیتے ہوئے تاریخی

اسلام، اس کی صحیح تعلیم اور پیغمبر اسلامؐ کے دفاع میں گزارا۔ اس سلسلے میں انہوں نے اپنے قبیلے یعنی قریش کا غصہ مول لیا، طعنہ برداشت کیے اور شعب ابوطالبؓ کی سختیاں اور تکلیفیں اٹھائیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اسلام کی وہ نئی اور انقلابی تحریک جو رسول اکرمؐ کی رہنمائی میں چل رہی تھی شعب ابوطالبؓ کا واقعہ اس کے خلاف قریش کی جانب سے بیک وقت بیاسی افقاری اور معاشرتی دباؤ کی حیثیت رکھتا تھا۔ ان مشکل حالات میں حضرت ابوطالبؓ نے مختلف موقع پر نظم و نظر میں رسول اکرمؐ کی حمایت کا اعلان کیا اور اپنے بیٹوں (علیؑ و جعفرؑ) کو آنحضرتؐ کے ہمراہ رہنے کی ترغیب دی۔ امتحانوں نے اپنی زندگی کا قائم سرمایہ — اسلام اور پیغمبر اسلامؐ پر اس لیے پچھا در کر دیا کہ وہ اسلام کی حقانیت سے آگاہ ہو چکے تھے۔ انہوں نے اپنی زندگی کے آخری محاذ میں بھی اپنے فرزندوں اور اہل خاندان کو رسول اکرمؐ کی حفاظت اور حمایت کرنے کی وصیت کی۔ پھر ان کی وفات پر (جوام المؤمنین خدیجہؓ کی وفات سے تقریباً متصل تھی) رسول اکرمؐ کو اتنا دکھ ہوا کہ انہوں نے اس سال کو عَامُ الْحُرُون (عُم کا سال) قرار دیدیا تھا۔

ان تمام روشن ترامور کے باوجود حضرت ابوطالبؓ کو مُشرک کہا جاتا ہے! اس تہمت کی تاسید تاریخ کی ایک حیرت انگیز سازش سے ہوتی ہے! پھر اس تہمت کو ثابت کرنے کے لیے بطورِ دلائل آیاتِ قرآن اور احادیث رسولؐ یعنی پیش کی جاتی ہیں!

اگر ہم تاریخی تجزیہ پیش کرنا چاہیں تو یہ کہہ سکتے ہیں کہ تہمت لگانیوالوں اور روایتیں گھرنے والوں کی نگاہ میں حضرت ابوطالبؓ کی حیثیت ایک

## مؤلف کے مختصر حالات

### علامہ امینی

(ما خوذ از الغیر ضمیمه جلد اول)

علامہ شیخ عبدالحسین (امینی)۔ شیخ احمد کے فرزند اور شیخ بخت قلی ملقب 'امین الشرع' کے پوتے ہیں۔ آپ کے نام میں 'امینی' کا لاحقہ اپنے اسی جد بزرگوار کی نسبت سے آیا ہے۔ علامہ امینی نے نئے ۲۳۴۶ھ میں تبریز کے ایک دینی و علمی مکانے میں ایک عالم اور زادباد پاپ کے زیر سایہ اس دنیا میں آنکھ دھکھوں۔ پھر ہی سے آپ کی طبیعت علم و دانش کے حصول کی طرف راغب تھی اور آپ نیز عمومی ذہانت اور قوی حافظت کے مالک تھے۔

انہوں نے ابتدائی تعلیم اپنے والد ماجد سے حاصل کی اور پھر مدرسہ طالبیہ میں داخل ہوئے جو شروع سے آج تک تبریز کے ممتاز علمی مراکز میں شمار ہوتا ہے۔ اس درسگاہ میں انہوں نے۔ سلطیحیات و مقررات فقہ و صول۔ آیت اللہ سید محمد بن عبد الکریم موسوی عرف مولانا آیت اللہ سید مرتضیٰ بن احمد

واقعات کی تخلیل کا عظیم اشان کام انجام دیا اور شرک ابوطالب جیسی تمام تہمتوں کا تحقیقت پسندانہ جواب دیا ہے۔

بہرحال ایک کتاب کو اپنا تعارف خود کرنا چاہیے، لہذا ہم اس لگفتگو کو مختصر کرتے ہوئے اپنے اس بیان کے اختتام پر بعض چند نکات کا ذکر کرتے ہیں:

۱۔ اس امر کی کوشش کی گئی ہے کہ کتاب کا ترجمہ آسان اور اخواز حضرت کے لیے قابل فہم ہو۔

ب۔ بعض بیسے اشعار حذف کر دیے گئے ہیں جن کا متن اور اصلی بحث سے تعلق نہ تھا۔ جو محققین اور شاگقین وہ تمام اشعار پڑھنا چاہتے ہوں انہیں چاہیے کہ اس کتاب کے اصل عربی متن سے رجوع کریں۔

ج۔ اگرچہ ترجمہ کرنے میں علمی دیانت کے ساتھ پوری کوشش کی گئی ہے کہ ترجمہ اصل متن کے مطابق ہو، پھر بھی ہمارا یہ دعوی نہیں کہ ترجمے میں کوئی کمی میشی نہیں ہوئی ہے۔ اس لیے صاحب نظر اور علم و دوست حضرات کی طرف سے تعمیری تنقید اور مناسب رہنمائی کا انتظار کیا جائے گا۔



یہیں سکونت اختیار کریں۔

چنانچہ اس مقدس شہر میں علامہ ایمنی کو اپنی مطلوبہ مقام علیگئی اور ہیاں کے عالی مرتبہ علماء کی خدمت میں حاضرہ کران کی پیاسی روح سیرو سیرا بتوگئی۔ جیسا کہ انہوں نے قسم و کلام میں بلند مرتبہ حاصل کیا اور فقہ و اصول میں اجتہاد و تبھیر کے مقام تک جا پہنچے۔ اس مرحلے پر انہوں نے جن استادوں سے فیض حاصل کیا ان میں سے چند بزرگوں کے نام یہ ہیں:

سید مرزا حسن شیرازی المعروف بمحدو کے فرزند۔ آیت اللہ سید مرزا علی، گرانہما کتاب تہذیب الامۃ و تہذیب الملة کے مؤلف، آیت اللہ مجاهد شیخ مرزا حسن نایمنی حوزہ علمیہ قم کے بانی۔ آیت اللہ شیخ عبدالکریم ھارسی زادہ آیت اللہ سید ابوالحسن اصفہانی، آیت اللہ شیخ محمد حسین بن محمد حسن اصفہانی کمپانی اور آیت اللہ شیخ محمد حسین آل کاشف الغطا ر وغیرہم کو جو سب کے سب اسلامی علم و دو انش کے متبحر عالم تھے اور جنہوں نے اپنے اپنے زمانے میں قومی تحریکات کی بنیاد رکھی۔

### اجازہ روایت

رسول اکرمؐ کے اہلیتؐ کی احادیث کے حامل اشخاص کے زمرے میں شامل ہونے، حضرت رسولؐ و امیر المؤمنین امام علیؐ کے معارف بیان کرنے والوں کے سلسلہ سے تعلق فاہم کرنے اور بعد میں آنے والوں سے ان علوم کا تعلق منقطعہ ہونے کی روک تھام کرنے کا اہم فریضہ اور عظیم شیعی و اسلامی ذمہ داریوں کی انجام دہی کے لیے علامہ شیخ عبدالحسین ایمنی نے جن بزرگوں سے اجازات

بن محمد ایمنی خسرو شاہی، آیت اللہ شیخ حسین بن عبد علی توتوچی اور علامہ شیخ مرزا علی اصغر علکی جیسے علماء سے پڑھے۔

ان علوم کی تحصیل کے بعد علامہ ایمنی نے بحفل اشرف جانے اور باب مدنیہ علم، امام علی علیہ السلام کے قرب میں رہ کر زندگی گزارنے کا فیصلہ کیا۔ اس مقدس شہر میں آگر انہوں نے — آیت اللہ سید محمد بن محمد باقر حسینی فیروزابادی آیت اللہ سید ابوتراب بن ابوالقاسم خوانساری، آیت اللہ مرزا علی بن عبد الحسین ایزدی اور آیت اللہ مرزا عبد الحسین شکیبی جیسے اساتذہ سے فیض حاصل کیا اور انہی کی توجہات کے تحت درس خارج کے مرحلے تک پہنچ گئے۔ ان بزرگ استادوں سے مختلف علوم حاصل کرنے کے بعد — علامہ ایمنی تبریز و اپس چلے گئے اور وہاں احادیث رسولؐ اور اخبار اہل بیتؐ کی روشنی میں درس قرآن دیتے گے۔ اس کے ساتھ ہمیں انہوں نے مطالعہ، تحقیق اور تالیف کا کام بھی شروع کر دیا۔ کچھ ہی عرصے کے بعد اس محنت کا بہترین ٹھہر ان کی نفیس کتاب ”تفیری فاختہ الکتاب“ کی شکل میں سامنے آیا، جو ابلاغ علوم آل محمدؐ کے مقدس میدان میں ان کا پہلا قدم تھا۔ اس کتاب کی افادیت کا یہ عالم تھا کہ خود علامہ موصوف بھی اپنے حلقہ درس میں یہی کتاب پڑھاتے تھے۔

ابھی کچھ زیادہ مدت نہیں گزری تھی کہ علامہ ایمنی نے محسوس کیا کہ ان کی بیتاب روح ان معمولی کاموں سے سیرہ نہیں ہو سکتی اور وہ ان کو تقدیس اور عظمت کے مرکز یعنی بحفل اشرف کی جانب جانے پر مجبور کر دی ہے تاکہ وہ علوی علم و معارف کے سرچشمے سے سیراب ہو اور پھر اس شہپر پر فداز کے ذریعے علم و حکمت کے آتمالوں کی سیر کرے۔ یہی وجہ تھی کہ وہ دوبارہ اس مقدس شہر میں آگئے اور

دوستوں، شاگردوں اور مُنشیوں کو وعظ فرماتے تھے۔ علامہ امینی کو قرآن مجید اور عالمیں پڑھنے کا بڑا شکیاً تھا۔ وہ رات کو اٹھ کر نمازِ شب ادا کرتے اور اس عبادت کو نمازِ صبح تک جاری رکھتے تھے۔ وہ ہر روز نماز کے بعد بڑے غور و فکر کے ساتھ قرآن مجید کے ایک پارے کی تلاوت کرتے اور اکثر و بیشتر حرم امیر المؤمنینؑ کی زیارت کرتے تھے۔ اس مقدس حرم میں حاضری کے وقت ان پر بے حد خصوص و خشوع طاری ہو جاتا تھا۔ چنانچہ جب وہ خاص مرقد امیر المؤمنینؑ کے نزدیک ہوتے تو ان کی آنکھوں سے آنسوؤں کی دھڑکی لگتی کہ جس سے ان کی ڈاڑھی بھیگ جاتی تھی۔ اسی طرح بسا اوقات وہ حرم امام حسینؑ کی زیارت بھی کرتے اور اس کے لیے پاپیارہ کر بلجا تے تھے۔ پھر راستے میں ان کے قریبی کئی ایک دوست بھی ان کے ساتھ ہو لیتے اور ان کا یہ پیدل سفر تین دن اور کبھی اس سے زیارہ دون ٹک جاری رہتا تھا۔

اس بارہ کرت سفر کے دوران وہ امر بالمعروف، نبی عنی المُنکر اور لوگوں کی بیانات سے لمحہ بھر کے لیے بھی غافل نہیں ہوتے تھے۔ جب وہ سید الشہداءؑ تاریخ اسلام کے حرم تشریف پر ہوتے تو والہانہ اندر میں زیارت کے لیے پڑھنے جبکہ ان کی چھیس آنسوؤں سے چھک پڑتی تھیں۔ ان کی اس طرح کی زیارتیں انہیں کے لیے مخصوص تھیں اور زیارت کے وقت خصوص و خشوع اور بے خودی میں کوئی بھی شخص ان کی برابری نہیں کر سکتا تھا۔

ماہ رمضان المبارک میں خواہ ان کے کتنے ہی اہم کام ہوتے وہ انہیں روک دیتے اور روزہ داری اور عبادت کے لیے بخت میں رہتے یا کر بلچھے جاتے تھے۔ وہ اس پاک ہمیٹے میں پسندیدہ مرتبہ قرآن مجید کا

روایت حاصل کیے، ان کے اسمائے گرامی ہیں:

- مرحوم آیت اللہ سید مرتضیٰ علی حسینی شیرازی
- مرحوم آیت اللہ سید ابو الحسن اصفهانی
- مرحوم آیت اللہ شیخ علی اصغر ملکی تبریزی
- مرحوم آیت اللہ سید آقا حسین قمی
- مرحوم جنتۃ الاسلام شیخ علی بن ابراہیم قمی
- مرحوم شیخ محمد علی غروی اردو بادی
- مرحوم شیخ آقا بزرگ نہراںی
- مرحوم شیخ مرتضیٰ علی بن اسد اللہ خوئی لہ

## زبد و عبادت

درجہ اجتہاد پر فائز ہونے کے بعد — علامہ امینی تدریس اور تحقیق میں مشغول ہو گئے۔ ان کے دن رات اکثر مطالعہ کرنے اور اسلامی علمی میراث سے بہرہ مند ہونے میں گزرتے۔ حتیٰ کہ انہوں نے فلسفہ و کلام، تفسیر، حدیث، تاریخ اور جال میں یہ طویل حاصل کیا۔ اس دوران میں علامہ نے حیرت انگیز حد تک زہرا ختیار کیا اور دنیا و می مان و دولت کی طرف کبھی توجہ نہ دی۔ وہ ہمیشہ ان آیات قرآنی کی تلاوت فرماتے تھے جن میں دنیا کی فانی زندگی کی خرابیاں بیان کی گئی ہیں اور اس طرح اپنے آپ کو اپنے اہل خاندان،

لہ ملا حظہ ہو کتاب "آقا بزرگ نہراںی" مؤلف استاد محمد رضا حکیمی۔

۲۔ شہداء الفضیلۃ: یہ نئے موضوع اور قیمتی مندرجات کی حامل ایک تاریخی کتاب ہے۔ اس میں چوتھی سے چھوٹویں صدی ہجری تک کے ایک سو نیس علماء حق کے حالات زندگی درج ہیں جو حیات اہمیت میں جانیں دے کر درجہ شہادت پر فائز ہوئے۔ یہ کتاب ۱۳۵۵ھ میں بخخت یہیں جھپپی اور پھر شہیدان راہ حق کے نام سے اس کا فارسی میں ترجمہ بھی شائع ہوا۔

۳۔ کامل الزیارتۃ: یہ شیخ ابوالقاسم جعفر بن محمد بن قلوبیہ (متوفی ۱۳۵۶ھ) کی تالیف ہے جسے علامہ ایمنی نے ۱۳۵۶ھ میں تحقیق و تطبیق کے بعد بخخت یہیں طبع کرایا۔

۴۔ ادب الزائرین بیحیی الحادیت: یہ کتاب سید الشہداء امام حسین علیہ السلام کے روزہ مطہرہ کی زیارت کرنے والوں کے لیے ہے اس میں الہبیت علیم السلام کے فرائیں کی روشنی میں آداب زیارت کا تعین کیا گیا ہے۔ علامہ ایمنی کی یہ کتاب ۱۳۶۲ھ میں بخخت سے شائع ہوئی۔

۵۔ سیرت ناویتہ: علامہ ایمنی نے اپنی اس کتاب میں ان اخترacted اور ایجادات کا جواب دیا ہے جو حنفی مکتب فکر کی طرف سے شیعہ مسلمانوں کی خاندان ان رسول ﷺ سے محبت اور غرداری حسینؑ کے مراسم میں ان کے غلو و غیرہ کے بارے میں کیے جاتے ہیں۔

علامہ نے اس کتاب میں رسول اکرمؐ سے منقول ایسے چوپیں حُزْنیہ کلمات جمع کیے ہیں جو آنحضرتؐ نے مختلف موقع پر حشی کر امام حسینؑ

دُور کرتے تھے۔ ان میں سے چودہ ختم قرآن کا ثواب چمارہ مخصوص کوہہ یہ کرتے اور ایک ختم قرآن کا ثواب اپنے والد کو ایصال کرتے تھے۔ اپنایہ سن عمل انہوں نے اپنی زندگی کے آخری سال تک انجام دیا اور بیویوں قرآن والہبیت میں سے تسلک کی ایک زندہ مثال چھوڑ گئے۔

ایسے ابیسے اہم امور میں صرف ویت انہیں حاجتمندوں کے بارے میں معاشرتی ذمہ داریاں پوری کرنے سے بازہنیں رکھتی تھی اور وہ کسی سائل اور محتاج کو مایوس نہیں کرتے تھے۔ وہ لوگوں کے رنج و غم میں شرک رہتے اور خود کو سختی میں ڈالتے تھے تاکہ بیکسوں اور محتاجوں کے حالات معلوم رہیں۔ پھر ان سے جہاں تک ممکن ہوتا وہ ان کی مشکلات دُور کرنے کی کوشش کرتے تھے۔

## تالیفات اور تحقیقات

بزرگوار علامہ ایمنی نے اپنی تمام عمر مطالعہ، تحقیق اور تالیفیں گزاری انہوں نے اپنی ان کاوشوں کے نتیجے میں مندرجہ ذیل کتابیں بطور یادگار چھوڑ ری ہیں:

۱۔ تفسیر فاتحۃ الکتاب: یہ کتاب سورہ فاتحہ کے بارے میں ہے اور اس کی وو نصیلیں ہیں۔ پہلی فصل اس سورے کی تفسیر پر مشتمل ہے اور دوسری فصل میں سورے کی تحلیل۔ نیز توجیہ، فضاؤ قدر اور جہزادیہ کے مذاہیم کی وضاحت کی گئی ہے جو ستر ناس رسول اکرمؐ اور ائمہ اعلیٰ رہائی تعلیمات پر بنی ہے۔ یہ قابل قدر کتاب ۱۳۹۵ھ میں تہران میں طبع ہوئی۔

سے ان کی تخلیقی صلاحیت، زبان و بیان میں مہارت بے تکان مشقت اور اپنے ہدف تک پہنچنے کے لیے تکالیف اٹھانے کی وافر ہمت کا ثبوت ملتا ہے۔ یہ راس بلند پایہ کتاب سے ان کی اعلیٰ علمی فاصلیت اور تصنیف تالیف میں ان کی جیرت ایگریز بہترنامہ اور مہارت کا پتہ چلتا ہے۔

علامہ امینی نے اپنی عمر عزیز ریاست جاودا نی تصنیف کی لیے وقف کر دی اور پھر اس کی بدولت انہیں ایک ”نیا جنم“ اور سی شخصیت اضافی ہوئی۔ اس کتاب کی تالیف کی خاطر انہوں نے ہزاروں کی تعداد میں مطبوعہ اور قلمی کتابوں کا مطالعہ کیا۔ انہوں نے اس مقصد کے حصول کے لیے بے حد محنت کی تاکہ اپنے زمانے اور اس کے بعد ہر زمانے کے انسانوں کے سامنے ”الغدیر“ کی صورت میں ایک شمع روشن کر جائیں۔

اس کتاب کی تالیف کی خاطر انہوں نے درس و وعظ کا سلسلہ بنہ کر دیا اور سب کچھ چھوڑ کر دن رات میں سو لکھنے اپنے کتب خانے میں لکھنے پڑھنے اور تحقیقی کام کرنے کے لیے مخصوصی کر رکھے تھے تاکہ ”الغدیر“ کو خلعت درجو شے مزین کر دیں۔ ظاہر ہے کہ یہ کام عام انسانوں کی قوت اور ہمت سے بالا تر ہے لیکن ایک ایسا مردم میدان کہ جو ایک زندہ جا وید کا رنام انجام دینے کے لیے آگے آیا ہو، اسے ان تکلیفوں کی کیا پرواچنا پچھا چنا پچھا ”الغدیر“ کی تالیف کے دوران بجز ایسے موقع کے جب علامہ امینی اپنے راستے کی کوئی مشکل حل کر لیتے تھے، انہیں خوش و خرم دیکھنا ممکن نہ تھا۔ یوں انہوں نے بلند ترین انسانی قدروں کی حفاظت کی خاطر اپنی زندگی کے تقریباً پچاس سال قربان کر دیے۔

کی شیر خوارگی کے زمانے میں بھی فرمائے ہیں۔ یہ کتاب ۱۳۸۴ھ میں بخفت میں چھپی۔ اس کے بعد ”راہ و روش ما“ کے نام سے اس کا فارسی ترجمہ بھی ہوا۔

۶۔ تعلیقات مکاسب: علامہ امینی نے شیخ مرتفعی انصاری کی تالیف کردہ کتاب ”مکاسب“ کی تفہیم کے لیے اس پر تعلیقات لکھیں۔

۷۔ تعلیقات رسائل: علامہ امینی نے شیخ مرتفعی انصاری کی تالیف کردہ کتاب کی تسمیل کے لیے تعلیقات رسائل لکھیں۔

۸۔ المقاصد العلیّہ فی المطالب الستة

۹۔ ریاض الانش

۱۰۔ رجال آذربایجان: اس کتاب میں آذربایجان کے ۲۳۲ عالموں ادبیوں اور شاعروں کے حالات زندگی درج ہیں۔

۱۱۔ ثمرات الاسفار: اس کتاب میں علامہ نے اپنے ہندوستان اور شام کے سفر اور ان کے ذریعے حاصل ہونیوالے علمی فوائد کی تفصیل بیان کی ہے۔

۱۲۔ العترة الطاھرة فی الکتاب العزیز۔ یا۔۔۔ الایات النازلة فی العترة الطاھرة

۱۳۔ الغدیر: علامہ موصوف کی آخری اور زندہ جا وید تصنیف ”الغدیر“ ہے اور وہ تحقیقت یہی کتاب ان کی عمر بھر کی تلاش و جستجو کا عامل اور ان کی علمی خدمات کا شاہکار ہے۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ ”الغدیر“ علامہ امینی کی وہ تالیف ہے جس

الغیر کے لیے تحقیق و تدقیق کے اہم کام کے ساتھ ساتھ وہاں کے لوگوں کے رشد و پدایت کے لیے بھی برا بسی دوکو غش فرمائی۔

اس کے بعد ۱۳۸۴ھ میں آپ شام گئے جہاں آپ نے دمشق اور حلب کے کتب خانوں سے معلومات حاصل کیں۔ اس سے تین سال بعد، ۱۳۸۶ھ میں علامہ ایمنی ترکی تشریف لے گئے اور مطالعہ و تحقیق کی خاطر یہاں کا آخری سفر تھا۔ اس ملک میں انہوں نے استنبول، بورسا اور خان دغیہ کے علمی و اسلامی کتب خانوں میں مختلف موضوعات کی کتابیں و مکھیں۔

یہاں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ اس طویل علمی سفر میں علامہ ایمنی نے بہت سی گرانیہا کتابوں کی متعدد نقویں تیار کرائیں۔ اگر وہ ان کتابوں کی طرف توجہ نہ دیتے تو عین ممکن تھا کہ یہ یکیسر محدود مہم ہی ہو جائیں اور یہ انہوں نے زیارتی آئندہ نسلوں کے لیے باقی نہ رہتا۔

ترکی کا مطالعاتی دورہ تکمیل کر لیئے کے بعد علامہ ایمنی بحث و اپس آئے گئے اور وہاں مکتبۃ الامیر المؤمنین العاشرہ کے قیام اور اجراء کے کام میں مصروف ہو گئے۔ یہ مکتبہ بحث میں آج بھی موجود ہے اور یہ ترین علمی خدمات انجام دے رہا ہے۔ اسکے لیے علامہ نے بہت سے قدیم علمی شکوہوں کی مائیکرو فلمیں بھی نیار کرائی تھیں، تاکہ وہ موسمی اثرات سے پیدا ہونیوالی خرابیوں سے محفوظ رہیں۔

ہاں مگر ادھر تو علامہ ایمنی مذہب و ملت کے لیے ایسی ایسی شاندار خدمات انجام دے رہے تھے اور ادھر ان کی زندگی کی شمعیں گل ہوتیوں ای تھی۔ کیونکہ بیماری نے ان پر پوری شدت کے ساتھ غلبہ پالیا تھا۔ المذا

۴۳

علامہ ایمنی نے الغدیری کتب خانے کے لیے ضروری مطالعہ کے دوران بحث کے تمام مشور کتب خانے کھنگاں ڈائے اور اس سلسلے میں بہت تکالیف اٹھائیں۔ حتیٰ کہ بعض مشکلات کی بنا پر وہ ایک طویل مدت تک بحث کے حینیہ کتب خانے میں رات سے صبح تک مطالعہ، تحقیق اور تحریر میں مشغول رہتے تھے اور دن کو اپنے کتب خانے میں بھی سلسیل مصروف کا رہتے تھے۔ بحث کے کتب خانوں سے مستفید ہونے کے بعد علامہ ایمنی نے عراق کے دیگر کتب خانوں سے مواد فراہم کرنے کے لیے مسافت اختیار کی اور اس دوران میں کربلا، سامرا، بقداد، حله اور بصرہ کے بیشتر کتب خانوں سے استفادہ کیا۔ تاہم جس بلند ہمت بزرگوار نے واقع غیر کے اثنائوں کی حفاظت کے میدان میں قدم رکھا تھا، اس کے لیے یہ محدود معلومات قطعی طور پر ناکافی تھیں۔ لہذا وہ ایک طویل سفر پر روانہ ہو گئے اور اس کے لیے وہ سب سے پہلے ایران آئے، جہاں انہوں نے مشہد، تہران، بروجرد، اور کرمانشاه کے علمی کتب خانوں سے استفادہ کیا۔

پھر علامہ مہدودستان گئے جہاں انہوں نے لکھنؤ، رامپور، پٹسنا اور حیدر آباد میں موجود علمی کتب خانوں سے استفادہ کیا اور اپنی کتاب

لہ علامہ ایمنی نے بروجرد میں آیت اللہ بروجردی کے کتب خانے سے استفادہ کیا، جوان ایام میں وہاں مقیم تھے۔

۳ کرمان شاہ میں علامہ ایمنی کو آفیجیدر علی خاں سردار کا بیوی کے کتب خانے سے استفادہ کرنے کا موقع ملا۔

۲۲

چھائے۔ آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے اور مجالس عزاء برپا کی گئیں۔ علامہ ایمنی بخف اشرف میں اس عکس مدفن ہیں جو انہوں نے خود اپنی زندگی میں اپنے یہے مختب کی تھی۔ یہیں:

ہرگز نمیرہ آن کہ دلش زندہ شد بعشق  
ثبت است بر جریدہ عالم دوام ما



انہوں نے طے کیا کہ کتاب الغیر کے وہ حصے جو بھی کتابت شدہ مسوئے کی شکل میں تھے اور ان کی طباعت ہونا تھی، ان کی پروف ریڈنگ کا کام اپنے فرزند کے پرداز کر دیں۔ چنانچہ یہ کام آپ کے لگھ میں اور اس ہسپتال میں جہاں آپ داخل تھے۔ برا بر جاری رہا اور دوسال میں مکمل ہو گیا۔ حتیٰ کہ اس روشن شمع کے لگل ہونے کا وقت قریب آپنے اور ۲۴ ربیع الثانی ۱۴۳۹ھ بروز جمعہ ان کی حالت تشویشناک ہو گئی۔ اپنی زندگی کے ان آخری لمحات میں انہوں نے خواہش کی کہ پانی میں خاکِ شفا ملکراں سے ان کا حلق ترکیا جائے۔ نیزان کے پاس دعائے عزیز پڑھی جائے، جسے سن کر وہ خود بھی آہستہ آہستہ پڑھتے رہیں۔ پھر فرمایا اہام سجادہ کی پچھوڑ عالمیں انہیں پڑھ کر سنائی جائیں۔ اسی طرح ذکر و تلاوت کا سلسلہ جاری رہا، یہاں تک کہ ظہر کی اذان کا وقت قریب آگیا۔ نب علامہ نے بولنا شروع کیا اور ان کے آخری الفاظ یہ تھے:

”اے پروردگار! یہ سکرات موت کی کیفیت ہے جو مجھ پر طاری ہو گئی ہے۔ پس میری جانب توجہ فرماؤ اور مجھے تھل کی وہی قوت عطا فرماؤ جو تو اپنے صالح بندوں کو دیا کرتا ہے.....“

ابھی — یہ دعا ختم نہیں ہوئی تھی کہ انہوں نے داعیِ اجل کو بیک کہا اور ان کی روح ملکوت اعلیٰ کی جانب پر واز کر گئی۔ یوں حق کے اس عالی ہمت پاسدار کی زندگی کا دفتر اپنے صفو آخر پر جا ختم ہوا۔ علامہ ایمنی کی وفات سے اسلامی حملہ پر رنج و غم کے سیاہ بادل ۲۲

حضرت ابو طالبؑ  
کے  
اقوال اور اشعار



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

حضرت ابوطالبؓ پر خدا کا سلام ہے۔ ہم یہاں ان کے موتیوں جیسے وہ دلربا اشعار بطور نمونہ نقل کرتے ہیں جو حدیث، تاریخ اور سیرت کی کتابوں میں پائے جاتے ہیں۔

حضرت ابوطالبؓ نے جب شہ کے باڈشاہ نجاشی کے لیے کچھ اشعار کئے ہیں۔ انہوں نے اپنے ان اشعار میں اسے اچھی ہمسایسگی کا حق ادا کرنے اور ان مسلمانوں کی حفاظت کرنے کی ترغیب دلائی ہے، جو مکہ سے بھرت کر کے جب شہ چلے گئے تھے۔ جیسا کہ وہ فرماتے ہیں:

نیک اور برگزیدہ لوگ جانتے ہیں کہ محمدؐ موسیٰؐ اور مسیح ابن مسیم کے ارث اور جانشین ہیں اور ہمارے لیے وہی ہدایت بطور تحفہ لائے ہیں جو وہ دونوں لائے تھے۔

کیونکہ وہ سب نہ کے حکم سے راستہ دکھاتے ہیں اور بنوں کا اس

تم نے یہ سمجھا کہ ہم (بنی ہاشم) محمدؐ کو تمہارے حولے کر دیں گے اور تمہارے مقابلے پر ہر اس کا دفاع نہ کریں گے۔  
 (جان رکھو کہ وہ ایک ایسا پیغمبر ہے جس پر خدا کی طرف سے ہمیں نازل ہوتی ہے جو کوئی اس کی دعوت کا جواب نہ میں دے گا، وہ آخر کار پیشانی کے مارے دانت سے دانت کاٹے گا۔  
 (و دیکھو تو سو سی کہ) اصل اور تسبیح کا ہاشمی اس پیغمبرؐ کا طواف کر رہا ہے۔  
 جو اس پر زیادتی کرنے والے ہر ظالم کو مار بھگا تا ہے۔ لہ  
 ایک صحیفہ کہ جس کا ہم عنقریب ذکر کریں گے، آپ اپنی ایک نظم میں اس کے بارے میں فرماتے ہیں:  
 میں جو کچھ کہہ رہا ہوں وہ قبیلہ "لوی" اور خصوصاً اس قبیلے کی شاخ۔ بنی کعب تک پہنچا دو!  
 کیا تم نہیں جانتے کہ ہم محمدؐ کو موسیٰ علیؐ کی مانند ایک ایسا رسول سمجھتے ہیں جس کا تعارف پیشتر نازل ہونے والی آسمانی کتابوں نے کرایا ہے اور اس کے لیے لوگوں کے دلوں میں محبت ہے۔  
 یہ حالت نہیں کہ جس شخص کو خدا نے دوستی کے لیے چن لیا، وہ اس پر  
 ظلم کیا جائے۔  
 خبردار! خبردار! اس سے پیشتر کہ درندوں کا گڑھا یعنی قبر کھودی جائے اور گنہگار کی طرح بے گناہ کا بھی حساب کتاب ہو۔

سے رشتہ جوڑتے ہیں۔ ہاں تم (مسیح) اپنی کتابوں میں ان (محمدؐ) کے ادھاف پڑھتے ہو، وہ کوئی بھوٹی کہانی نہیں، ایک سچی خبر ہے۔  
 (اے سچا شہنشاہ) تم ایک ایسے شخص ہو کہ محمدؐ کی امت کے افراد جب بھی تمہارے پاس پہنچے، وہ تمہاری تعریف و توصیف کرتے ہوئے واپس آئے اور کوئی بربادی یاد کے کرنے نہیں آئے۔  
 حضرت ابوطالبؐ ایک اور قصیدہ میں فرماتے ہیں:  
 اس فتح اور نصرت کے وقت غائبِ لوی اور تیکم کے سرداروں سے کہہ دو کہ (محمدؐ کے خلاف) قوم کے اس بے فائدہ ہنگامے میں ہم (بنی ہاشمؐ)  
 خدا کی تلواریں ہیں اور ہم ہر ہر رانی اور بزرگی کے حامل ہیں۔  
 کیا تم نہیں جانتے کہ تعلق منقطع کر لینا۔ بہت بڑا گناہ، بہت  
 بڑی لمحن اور بے وقوفی کا کام ہے۔ کیا تم نہیں جانتے کہ کل کو انسان کے ظاہری و باطنی کمال کا راستہ و شیخوچائے گا؟ دھوکہ نہ کھانا کہ دنیا کی نعمتیں ہمیشہ رہنے والی نہیں ہیں۔  
 پس ایسا نہ ہو کہ محمدؐ کے بارے میں تمہارے یہ پریشان خواب نہیں  
 حماقت تک لے جائیں اور ایسا نہ ہو کہ تم پست اور مگرہ لوگوں کے پیرو  
 بن جاؤ۔  
 تمہاری آڑ و نجخی کہ اس (محمدؐ) کو قتل کر دو، حالانکہ تمہاری یہ آڑ و  
 پریشان خوابوں کی طرح بے سرو پا نہیں۔

وہ مجھے باتے جا رہا ہے، حالانکہ (امید کا) ستارہ ابھی نہیں ڈوبا۔  
 اس غم نے مجھے اس وقت آؤ بیا جب کہ بہت سی آنکھیں سوگئی  
 تھیں اور جو لوگ نہیں سوئے وہ قصہ کہانیاں سننے میں لگے ہوئے ہیں۔  
 یہ قصہ ان لوگوں کے پریشان خوابوں کے بارے میں تھے جو محمد پر  
 قابو پانچاہتے تھے، تاکہ ان پر ظلم کریں لیکن جو کوئی زیادتی سے پریزز کرے  
 وہ خود ظلم میں گرفتار ہو جاتا ہے۔

انہوں نے امتحانہ کو خشش کی اور ان کی بداعمالی ایک بے بنیاد  
 اور خیالی مقصد میں ان کی رہنمابی کی۔

وہ ہم سے ایک بڑے کام — یعنی محمد کو ان کے حوالے  
 کرنے کی توقع رکھتے ہیں، حالانکہ یہ کام تواریخیزے اور جنگ کے بغیر ممکن  
 نہیں ہے۔

وہ توقع رکھتے ہیں کہ ہم اپنے نیزے خون میں رنگے بغیر یعنی عاجزی  
 سے محمد کے قتل کیے جانے پر رضامند ہو جائیں گے۔

پس اے بنتی فخر، خبردار رہنا کیونکہ ابھی تک ان قتل ہوئیاں لوں  
 کی فریاد بلند نہیں ہوئی جو رنج، غم اور پیشیمانی کے ساتھ واپسی کرتے ہیں۔  
 غور کر کوئی یہ مذر اور یہ سلسہ جنبانی تمہارے ہی فائدے کیلئے ہے  
 کیونکہ ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ یہ سلسہ جنبانی ہم تم میں ہونے والی جنگ کا سبب  
 کر دے یہ۔

لئے شرح نوح البدرا ابن ابی الحدید جلد ۳ صفحہ ۳۱۲

۳۳

ابیانہ ہو کہ رشته داری اور نزدیکی کے بعد قم ہمارے ساتھ باندھ  
 ہوئے پہمیان کو بھلا دو اور باعینوں اور ظالموں کے فرما بندار بن جاؤ۔  
 پس میں خدا کے گھر کی قسم کھا کر کھتا ہوں کہ ہم احمد (محمد رسول اللہ) کو دشمن کے حوالے نہیں کریں گے۔ اگرچہ ہمیں سختی اور زمانے کی تکلیفوں اور  
 مصیبتوں کا سامنا کرنا پڑے۔

کیا ہا شم ہمارا باب نہ تھا کہ جس نے سامان جنگ فراہم کیے کھا  
 اور اپنے فرزندوں کو تیغ زنی کی وصیت کی تھی؟  
 یہی وجہ ہے کہ ہم ہرگز جنگ کی تھکن اور تکلیف کو محض نہیں  
 کرتے اس لیے میدان نہیں چھوڑتے۔

ہم پریشانی اور مصیبتوں کی حالت میں ثابت قدم رہتے ہیں اور واپسی  
 نہیں کرتے، بلکہ جس وقت بڑے بڑے دل اور لوگ بھی خوف کے مالے جی  
 ہار بیٹھتے ہیں، ہم اس وقت اپنے شعور اور غیرت کے ساتھ جنگ میں جمے  
 رہتے ہیں۔ لہ

ان کے استغفار میں سے چند ایک یہ ہیں:  
 افسوس کدرات کے آخری حصے میں غم نے مجھے بے اختیار کر دیا اور

لہ سیرت ابن بشام جلد اصفہو ۳، شرح نوح البلاغہ ابن ابی الحدید  
 جلد ۳ صفحہ ۳۱۳، بلوغ الارب جلد اصفہو ۳۲۵، خزانۃ الارب بغدادی جلد  
 اصفہو ۲۶۰، روض الالف جلد اصفہو ۲۲۰، تاریخ ابن کثیر جلد ۳ صفحہ ۸،  
 اسنی المطالب صفحہ ۱۳۴-۶، طبیعت المطالب صفحہ ۱۰۔

۳۲

بارے میں علانية درگزگر کنیو الامریان پاتے۔  
 اس بارے میں احمد زینی دحلان اپنی کتاب اسنی المطالب  
 کے چودھویں صفحے پر کہتا ہے:  
 کہ جاتا ہے کہ یہ شعر فتحی ہے، اسے حضرت ابوطالبؓ سے منسوب  
 کیا گیا ہے اور یہ ان کا کلام نہیں ہے۔

زیر نظر کتاب کے مؤلف علامہ امینی کہتے ہیں:  
 فرض کیجیے کہ آخری شعر حضرت ابوطالبؓ کے اصلی اشعار میں سے ہے،  
 اس صورت میں حضرت ابوطالبؓ کو طعنہ شرم اور بدگونی کا زیادہ تر خوف اس  
 یہے ہے کہ کیسی قریش کے نزدیک ان کی قد و منزلت کم ہو جائے اور اس  
 بنابر وہ رسول اکرمؐ کا دفاع کرنے پر قادر نہ ہو سکیں۔ یہ عوامل (یعنی طعنہ شرم  
 اور بدگونی کا خوف) انہیں مدد کے دین کی قبولیت کا اعلیٰ کرنے اور بحکم  
 آنحضرتؐ لائے تھے اس پر ایمان لانے کا اعلان کرنے سے باز رکھتے تھے اس  
 سلسلے میں انہوں نے واضح طور پر کہا ہے کہ ”تم مجھے مدد کے مذہب کے بارے  
 میں علانية درگز کرنے والا امریان پاتے؟ یادو مرے الغاظ میں ”ندگا پاتے؟“  
 پس یہ شعر ان کی باطنی دینداری کے بارے میں ہے اور اگر اس شعر سے ان کا  
 مقصد دین کو فہل نہ کرنا ہو تو اس شعر اور گزشتہ اشعار میں واضح تناقض  
 پیدا ہوتا ہے، کیونکہ ان اشعار میں انہوں نے بالہ راحت مدد کے دین کو تیریں  
 دین گردا ہے اور آنحضرتؐ کو اپنی دعوت میں سچا اور اپنی امت پر امین  
 سمجھا ہے۔

ان کے دیگر اشعار میں سے کچھ یہ ہیں جو انہوں نے عثمان بن منظون کو  
 ۳۵

ایک اور نظم میں رسول اکرمؐ کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:  
 خدا کی قسم! اپنی کیش تعداد اور قوت کے باوجود وہ آپ پر ہرگز قابو نہ  
 پاسکیں گے! وہ صرف اس وقت آپ پر قابو پا سکتے ہیں کہ میں جان  
 قربان کر کے دفن ہو جاؤں۔  
 پس اپنی دعوت کو ظاہر کیجیے کیونکہ اس میں کوئی ایسی بات نہیں جو  
 عیوب یا شرم کا باعث ہو۔ ہاں آپ اپنی دعوت کے ساتھ لوگوں کو خوشخبری  
 دیجیے اور ان کی آنکھوں کو روشن کیجیے۔  
 آپ نے مجھے دعوت دی اور میں سمجھ گیا کہ آپ میرے ناصح ہیں،  
 ہاں تو آپ نے مجھے حق کی طرف بلایا اور اس دعوت میں آپ امین تھے۔  
 میں سمجھ گیا ہوں کہ محمدؐ کا دین ان ہترین ادیانت میں سے ہے  
 جو لوگوں نے قبول کیے ہیں۔ ۱۷

یاد رہے کہ قرطبی اور ابن کیثرنے مندرجہ بالا اشعار پر اس شعر کا  
 اضافہ کیا ہے: اگر بدگونی اور ملامت کا ذرہ ہو تو تم مجھے مدد کے مذہب کے

۱۷ تاریخ ابن کیثر جلد ۲ صفحہ ۲۶۲، ”خرانۃ الادب بلغادی جلد اصفہان ۲۶۱  
 شرح نجح المبلغہ ابن ابی الحدید جلد ۳ صفحہ ۳۰۶، ”تاریخ ابنی الغداۃ جلد ۴ جلد  
 صفحہ ۱۲، ”فتح الباری جلد ۱ صفحہ ۱۵۵-۱۵۳، ”الاصابہ جلد ۲ صفحہ ۱۱۶، ”مواہب لدنیہ  
 جلد اصفہان ۶۱، ”سیرت علیہ جلد اصفہان ۳-۴، ”دیوان ابوطالبؓ صفحہ ۱۲  
 طبلۃ الطالب صفحہ ۵، ”بلغ الارب جلد اصفہان ۳۲۵، ”سیرت النبیہ زینی  
 دحلان جلد اصفہان ۹-۱۱، ”اسنی المطالب صفحہ ۶

خدا کی مخلوق میں الحمد ہی سب سے معزز ہیں۔  
 اس نے ان کے نام کو خود اپنے نام سے شتق کیا ہے تاکہ انھیں  
 بزرگی بخشد، پس عرش کا مالک خدا حمود ہے — اور اس کا  
 پیغمبر محمد ہے۔ لہ

ان کے سچھا اور مشور اشعار یہ ہیں:

اے محمد! آپ پیغمبر ہیں۔  
 آپ سید، سردار اور نیکو کار ہیں۔

آپ بزرگوں کے دین کو قائم کرنے والے ہیں۔

ان بزرگوں کے دین کو جو پاک اور پاک زاد ہیں۔

پس میں نے کسی دکھا دے کے بغیر آپ کے ساتھ سچھے دل سے  
 پیمان باندھا ہے۔

آپ نے اپنے رُکپن کے وقت ہی سے سچ اور سچائی کے سوا بھی  
 کچھ نہیں کہا ہے۔ ۳

لہ یہ شعار علی بن زید کے طریقے سے درج ذیل کتب میں آئے ہیں: بخاری  
 تاریخ صیفی + ابو الحیم دلائل النبوة جلد ۲ + تاریخ ابن عساکر جلد اصفود ۲ +  
 ابن ابی الحدید شرح نجح البلاғہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۵ + تاریخ ابن کثیر جلد اصفود ۲۶۶ +  
 ابن حجر الاصیاب جلد ۲ صفحہ ۱۱۵ + قسطلانی، مواہب لریہ جلد اصفود ۱۸۵ + تاریخ  
 الحنفیس دیار بکری جلد اصفود ۲۵۲۔

۳ مہ ابی الحدید شرح نجح البلاғہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۵

قریش کے ہاتھوں ایذا دیے جانے پر غصہ کے عالم میں کہے ہیں:  
 کیا تو زمانے کو یاد کرنے سے امان میں نہیں ہے کہ تو اس قدر غفردہ  
 ہے اور آزادہ لوگوں کی طرح رورہا ہے؟  
 یا یہ ان لوگوں کی نادانی کے یاد آنے کی وجہ سے ہے جو اس شخص پر  
 ظلم و تم رفارکھتے ہیں، جو انہیں دین کی طرف بلاتا ہے؟  
 کیا تم نہیں دیکھتے کہ خدا نے تمہارے گروہ کو ذیل کیا ہے؟ اور کب تم  
 نہیں دیکھتے کہ جمیں عثمان بن مظعون کی خاطر غصہ آیا ہے؟  
 ہم وہ ہیں کہ ہر اس شمشیر بکفت شخص کا مقابلہ کرتے ہیں جو جمیں مغلوب اور  
 مجبور دیکھنا چاہتا ہو۔

ہماری کاث کرنے والی تواروں کی دھاییں نمک آؤ دیں اور ان  
 کے گھاؤ سے دیوالوں کے سروں میں سے دیوانگی نکال دی جاتی ہے: تاکہ جگ  
 کی سختی سے جنگ بندی کی نرمی کی طرف آنے کے بعد جو اندر اقرار کریں کہ یہ  
 تواریں کند نہیں ہیں اور — یا

اس حیرت انگریز کتاب یعنی فرانس پر ایمان لا یمن جو موسیٰ یا  
 پونس کی طرح ہمارے پیغمبر (محمدؐ)، پر نازل ہوئی ہے۔ لہ  
 نیز رسول اکرمؐ کی مدد میں ان کے دوسرا اشعار میں سے چند  
 ایک یہ ہیں:  
 بلا شہر پر در دگار نے پیغمبر (حضرت موسیٰ)، کو عزیز رکھا ہے، بس

کی ہتھیلی سے چپکا دیا۔  
 تمہارے قبیلے — مجزوم کانادا ان نوجوان — ابو جمل — جس  
 نے فریب کاروں کا فریب کھایا اور پیغمبر کی تصدیق نہ کی۔ لہ  
 یہ ایک شہر بات ہے کہ عبد اللہ مامون کہا کرتے تھے:  
 خدا کی قسم ابوطالب نے اسلام قبول کر لیا تھا اور اس کا ثبوت ان  
 کے یہ اشعار ہیں:  
 میں نے رسول کی — ہاں خدا کے رسول کی مدد کی  
 اس تلوار کے ذریعے مدد کی جو بھلی کی طرح چمکتی ہے  
 میں خدا کے رسول کی حمایت اور ان کا دفاع کرتا ہوں  
 ایک ایسے حامی کی طرح حمایت کرتا ہوں جس کا دل ان کے لیے غم  
 کھا آتا ہے

ہر چند کہ میں رسول کے دشمنوں سے ملاعنة کرتا ہوں  
 ایسی ملامت جو ایک اونٹی نزاں کو اپنے یتھے لانے کے لیے کرتی ہے  
 میں خاص بلندی اور بزرگی کی وجہ سے میں ان پر دھاڑتا ہوں —  
 اس طرح دھاڑتا ہوں جیسے شیر گھنے جنگلوں میں دھاڑتا ہے۔ ایک بار  
 جب عربوں نے عاص جہش کیا تھا تاکہ مہاجرین اور ان کے سربراہ

لئے ابن ابی الحدید شرح نجع البلاعہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۵ + دیوان ابوطالب صفحہ ۱۱۴۔  
 لئے ابن ابی الحدید شرح نجع البلاعہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۷ + دیوان ابوطالب صفحہ ۲۲۷،  
 جہاں ایک اضافی شعر بھی ہے۔

ایک دفعہ محرم ہشام (ابو جمل)، رسول اکرمؐ کی جانب آیا جبکہ آنحضرتؐ  
 مسجدے میں تھے، ابو جمل کے ہاتھ میں ایک پتھر تھا جو وہ آنحضرتؐ کو مارنا چاہتا  
 تھا۔ جب اس نے اپنا ہاتھ بلند کیا تو وہ پتھر اس کی ہتھیلی سے چپک گر رہ گیا اور  
 وہ اپنے ارادے کو عملی جامہ نہ پہنا سکا۔ اس واقعہ کے بارے میں حضرت ابو طالبؐ  
 نے مندرجہ ذیل اشعار کے:

اے بنی غالب، خبر دار!  
 اور صاحبِ مُنْطَقِ شَخْصٍ (حضرت محمدؐ) پر ظلم ڈھانے سے بازِ اجاؤ۔  
 ورنہ مجھے تمہارے بارے میں ان عذابوں کا خوف ہے جو تمہارے  
 گھروں پر نازل ہوں گے۔  
 اور مشرق اور مغرب کے پروردگار کی قسم، اس صورت میں تم درود  
 کے لیے عبرت بین جاؤ گے۔

جیسے کوئی پتھر کے لوگوں مثلاً عاد اور ثمود پر یہ عذاب نازل ہوا  
 اور اس نے کوئی چیز باقی نہ چھوڑی۔  
 علی الصبح بلاک کرنے والا جھکڑا اور آندھی ان کی طرف آئی،  
 جب قومِ ثمود کے لیے — خدا کی نشانی — اونٹی پانی پیتی تھی،  
 اور لے شخص (ابو جمل) تیر سے ساٹھ تو اس سے بھی زیادہ حریت انگریز  
 بات ہوتی ہے۔

حریان کن بات یہ ہے کہ پتھر تیری ہتھیلی سے چپک گیا ہے۔  
 جس نے ایک صلح جو، راستگو اور منقی انسان کی طرف نشانہ باندھا  
 تھا اور پروردگار نے اس نادان قاتل کی خواہش کے بر عکس پتھر اس  
 ۳۸

تسی دی اور کہا کہ وہ لوگوں کو علایمیہ طور پر اسلام کی دعوت دیں۔

اے اللہ کے رسول — محمد!

حمد کرنے والے کے ہاتھ اور دکھ پہنچانے والے کا غوغائی  
کو اس سچائی کے اعلان سے باز نہ رکھے جس کے لیے آپ کھڑے ہوئے ہیں۔  
اگر آپ دشمنوں کے گھیرے میں ہوں تو میرا ہاتھ آپ کا ہاتھ ہے  
یہ میں ہی ہوں جو مشکلوں میں آپ کے آگے آگے رہوں گا لہ  
ابن ہشام کہتا ہے: جب ابو طالبؑ کو یہ خوف ہوا کہ کیس سب عرب  
مل کر انہیں اپنی بات ماننے پر مجبور نہ کر دیں۔ تب انہوں نے ایک قصیدہ  
کہا جس میں وہ حرم کعبہ کی پناہ بیٹھے اور اس کی نسبت سے خود اپنی چیختیت کو  
بھی پناہ بناتے ہیں۔ چھر اپنی قوم کے بزرگوں کو دوستی کی پیشکش کرتے ہیں اور  
اسی قصیدے میں انہیں خود ادا کرتے ہیں کہ وہ رسول اکرم ﷺ کو ان کے جوانے انہیں  
کریں گے اور انہیں کسی حالت میں بھی تنہا انہیں چھوڑ دیں گے مگر یہ کہ ان کے  
پیلوں اپنی جان جان آفرین کے سپرد کر دیں، وہ قصیدہ یوں ہے:

میرے دوست، سچ یا بھوٹ کی جانب میلان میں میرا کان ہی پلا  
سر زنش کرنے والا نہیں ہے۔  
جس وقت میں نے دیکھا کہ قوم کے دلوں میں ہماری محبت نہیں  
ہے اور ان لوگوں نے ہم سے اپنے رشتے ناطے تور دالے ہیں  
انہوں نے ہمیں تو اپنی دشمنی کی تکلیف میں ڈال دیا ہے اور وہ ہم

جعفر بن ابوطالب کے حق میں شاہ جدشت سجا شی کے ہاں بد کوئی اور دھوکہ بانی  
کرے اور ان کو وہاں سے نکلوادے۔ اس وقت ہمارے سردار حضرت ابوطالبؑ  
نے سجا شی کو اپنے کچھ اشعار لکھ دیے بھیجے۔ ان اشعار میں انہوں نے بھ شی کو  
جعفر کی عزت کرنے اور عمر بن عاصی سے منز پھیر لینے کی ترغیب دی ہے۔  
ان میں سے چند ایک یہ ہیں:

اے کاش کہ مجھے معلوم ہوتا جدشت کے لوگوں میں جعفر کا کیا مقام ہے؟  
یہ بھی معلوم ہوتا کہ پیغمبرؐ کے دشمن قریشیوں اور عمر بن عاصی کا کیا  
حال ہے؟

مجھے معلوم ہو جاتا کہ آیا سجا شی کا احسان — جعفر اور اس کے  
ساتھیوں تک پہنچا ہے یا عمر بن عاصی کی فتنہ انگریزی نے اس میں رکاوٹ  
ڈال دی ہے؟

اے سجا شی! تجھ پر ہماری دعا اور سلام ہو اور یہ جان نوک  
ہمارے نزدیک تو بزرگوار ہے۔

تیرا یہ ہمسایہ اور تیر سے ٹروں میں رہنے والا کم رتبہ نہیں ہے  
ہم جانتے ہیں کہ خدا نے تیری طاقت بڑھانی ہے  
بھلکلی کے تمام ذریعے اور ویسے تجھے حاصل ہیں لہ  
حضرت ابوطالبؑ کے دوسرے مشہور اشعار میں سے کچھ وہ ہیں، جن  
میں انہوں نے محمد رسول اللہؐ سے خطاب کرتے ہوئے ان کی پریشانی پر انہیں

کینہ رکھتے ہیں اور کہ چھوڑ کر جا رہے ہیں، حالانکہ تمہارے ہی عمل کا انجام  
دنخ و غم ہو گا۔

خدا کے گھر کی قسم تم نے جھوٹ کہا ہے کہم محمد کے ساتھ سخت گیری  
کرنے والے ہیں یا یہ کہم اس کی حمایت نہ کریں گے اور اس کے ساتھ ہو کر  
تم سے جنگ نہ کریں گے۔

بلکہ ہم جب تک اس کے ارد گرد کٹ کر زین پر نہ گر جائیں اسے  
تمہارے سپرد ہمیں کریں گے اور اس دوران میں ہم اپنے پھوٹ اور عورتوں  
تک کو فراموش کر دیں گے۔

خدا کی قسم! اگر معاملہ عبیسا کہ ہم دیکھتے ہیں اس سے زیادہ سخت ہو جائے  
تو ہم بھی بکے سرداروں پر اپنی تلواریں کھینچ لیں گے۔

ہم ان چمکتے چہروں والے دلاور جوalon کے دونوں ہاتھوں میں  
تلواریں پکڑا دیں گے جو پچھے اور کھرے بھائی، حق کے حامی اور شجاع ہیں  
ہمارے دن، جینے پورا ایک سال اور پھر ایک کے بعد ایک  
سال اسی انداز میں گزریں گے۔

پھر پیغمبر کی فتح و کامرانی سے وہ جدت قائم ہو گی جسے سب تیلم  
کریں گے۔

یہ مناسب نہیں کہ ایک قوم اس بزرگوار کو برائے جو کبھی بیانی کی  
طرف نہیں گیا۔

اس نے اپنی شرافت کو بچائے رکھا ہے اور وہ دوسروں پر بوجھ  
نہیں بنت۔

سے الگ ہو جانے والے اور ہمارے دشمن کے ساتھی بن گئے ہیں۔  
انہوں نے ہمارے خلاف بدنام اور مشتبہ لوگوں کے ساتھ گھوڑ  
کر لیا ہے اور ہماری پیٹھ پیچھے ہم پر عفی کے مارے اپنی انگلیاں دانتوں سے  
کاٹتے ہیں۔

اس وقت میں نے پیغمبر ایزہ اور چکتی ہوئی تیز تلوار رکھتے ہوئے  
بھی بزرگوں کی نشانیوں یعنی قریش پر حملہ سے اپنے آپ کو روکا۔

میں خدا کی پسناہ مانگتا ہوں ہر اس شخص سے جو بدبی کے ساتھ  
ہمیں طمع دیتا ہے اور ہمارے ساتھ نا حق جھکڑا کرتا ہے۔

ہر اس کینہ جو شخص سے بھی جو ہماری عیب جوئی کرتا رہتا ہے  
اور ہر اس شخص سے جو دین میں وہ چیز بڑھاتا ہے جو ہمارا مقصود نہیں ہے۔

مچھے قسم ہے کوہ ثورا کی اور اس ذات کی جس نے شیسرلہ کو اس  
پھار کی قیام گاہ قرار دیا اور قسم ہے اور پر جانے والے اور کوہ حراٹہ سے  
اترنے والے پیغمبر محمدؐ کی۔

قسم ہے کعبہ کی یعنی اس پاک گھر کی جو مک کے دامن میں  
واقع ہے اور قسم ہے خدا کی کوہ رخدا، غافل نہیں ہے۔  
اور قسم ہے جھرہ سود کی، اس وقت جب لوگ اسے چوستے ہیں  
اور ہر صبح و شام اسے گھیرے میں لیے رہتے ہیں۔

قسم ہے خدا کے گھر کی — تم نے جھوٹ کہا ہے کہم دل میں  
\_\_\_\_\_

اور وہ (احمد) ہمارے درمیان اس قدر شرافت اور اعتبار کا مالک ہے۔

ہر تجاذب کرنے والے کی شرافت اور رتبہ اس سے کمتر ہے اس کی حمایت کے بوجھ سے میری کمرخم ہو گئی ہے لیکن اس کے باوجود یہیں نے اس کی حمایت کی ہے۔

یہیں نے اونٹوں کے کوہانوں پرستے اور سینوں کی بلندی پرستے اس کا دفاع کیا ہے۔

پھر یہ ہوا کہ خدا نے اپنی رحمت سے اس کی تائید فرمائی اور

اس سچائی کو ظاہر کیا جس میں کوئی جھوٹ نہ تھا۔

علامہ امینی کہتے ہیں: اگر کوئی شخص ان اشعار کے گوناگون اسالیب سے ایمان ابوطالبؑ کو نہیں سمجھ سکتا تو پھر اس کے لیے رسول اکرمؐ کی نبوت کا اعتراف اور شہادت اور کہاں سے حاصل کرنا ممکن ہے؟ کیونکہ یہ ایسے اسالیب اور اشارے ہیں کہ اگر ان میں سے ایک بھی کسی شخص کی نظر نیا نظر یہیں موجود ہو تو سب لوگ اس کے اسلام لانے میں متفق القول ہو جائیں گے لیکن کیا وہ ہے کہ بعض لوگوں کے نزدیک یہ تمام (اسالیب اور اشارے) ابوطالبؑ کے اسلام پر دلالت نہیں کرتے افاغحجب و اعتبار! جو کچھ بیان کیا گیا ہے وہ حضرت ابوطالبؑ کے اشعار کا ایک حصہ ہے، جو ہر حاظ سے صحیح اسلام خالص ایمان کی یقینیت سے پڑا اور لبریز ہے۔

عالم شہیر۔ ابن شہر اثر ب ما زندگانی نے اپنی کتاب

ایسے روشن چہرے والا بزرگ کہ جس کے سامنے آتے ہی اپنی سے بھر جاتے ہیں وہ تیکوں کی فریاد کو پہنچنے والا اور بیوہ عورتوں کی پناہ گاہ ہے بنی ہاشم میں سے جن کو ہلاکت کا خطروہ ہو وہ اس کے پاس پناہ لیتے ہیں۔

وہ اس کے پاس رہ کر خدا کی رحمت اور نعمت پاتے ہیں۔ کیا تم نہیں جانتے کہ ہمارے درمیان ہمارے فرزند محمدؐ کی تکذیب نہیں ہوئی۔

اور ہم اس کے بارے میں شیطانوں کی باتوں کی طرف توجہ نہیں دیتے۔

وہ ایک بزرگ انسان ہے، جس کا شمار سب سے بلند مرتبے والے سرداروں میں ہوتا ہے۔

وہ اس خاندان (بنی ہاشم) سے ہے جو بڑائیوں کے میدان میں برتری کا مالک ہے۔

محبھے اپنی جان کی قسم بکرا حمدؐ سے محبت کی خاطر ہیں نے اپنے آپ کو سخت تکلیف میں ڈال دیا۔

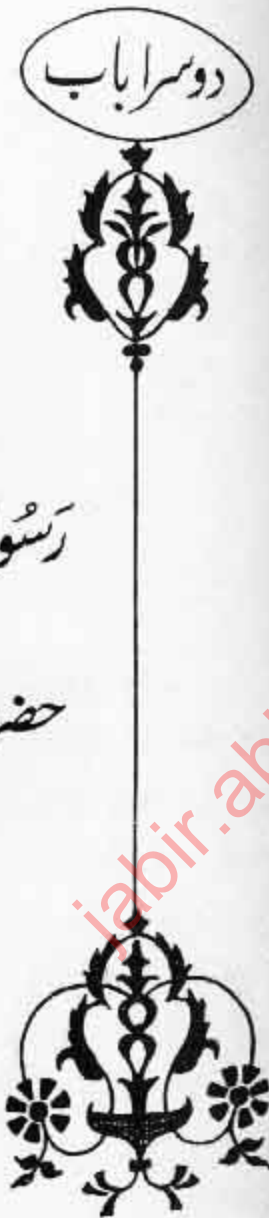
ہمیشہ دوستداروں اور محبوبوں کی طرح محبت رکھی ہے۔

وہ دنیا میں ہمیشہ اپنے دوستوں اور قرابتداروں کے ساتھ نیک بیرت رہا ہے۔

وہ ہمیشہ ہی اپنے محبت کرنے والوں کی سر بلندی کا سوجہ بنتا ہے۔

# رسوی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خاطر

## حضرت ابوطالبؓ کی کوشش و زحمت



دوسرہ باب

”مُقْتَبَاهَاتُ الْقُرْآنِ“ میں آیت مبارکہ ”وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ط“ کے ذیل میں لکھا ہے:

ابوطالبؓ کے جو اشعار ان کے ایمان پر دلالت کرتے ہیں وہ تین ہزار سے کچھ اور پر ہیں۔ ان سے ایک ایسے شخص کی خاص کیفیتیں ظاہر ہوتی ہیں، جس نے رسول اکرمؐ کی حقیقت کو جانا پہچانا اور ان کے بنی برتق ہونے کی تصدیق کی ہے۔ اس کے بعد وہ حضرت ابوطالبؓ کے بہت سے اقلال نقل کرتے ہیں، جن میں ان کے وہ کلمات بھی شامل ہیں جو انہوں نے بطور وصیت کے اور وہ یہ ہیں:

میں کریم پیغمبرؐ کی مدد کے لیے چار اشخاص کو وصیت کرتا ہوں  
اپنے بیٹے علیؑ اور (اپنے بھائی) قبید کے بزرگ عباس کو  
پیغمبرؐ کی حقیقی حایت کرنے والے شیر حمزہ اور حجفہؓ کو  
تاکہ وہ اس کے ساتھ رہیں اور دشمنوں کو اس سے دور کریں  
میری ماں اور اس کے تمام فرزند تم (چاروں) پر فدا ہوں  
احمدؐ کی مدد کے لیے دوسروں کے ساتھ مل کر اسکی دھائیں  
میں کریم پیغمبرؐ کی مدد کے لیے چاروں

لہ اور جو شخص خدا کی مدد کرے گا، خدا بھی اس کی مدد فراہم کریں۔  
(سورہ حج - آیت ۲۰۰)

لہ ابن شہر اشوب کی کتاب ”مُقْتَبَاهَاتُ الْقُرْآنِ“ میں حضرت ابوطالبؓ کی وصیت پر مشتمل ان اشعار میں تحریف کی گئی ہے۔

مکہ کے مردار ابوطالبؓ پر خدا کا سلام ہو کہ انہوں نے رسول اکرمؐ کی مدد حفاظت دفاع اور لوگوں کو دین اسلام کی طرف دعوت دیئے کے کام میں آنحضرتؐ کی بعثت سے اپنی زندگی کے آخری دم تک جو اعلیٰ کردار ادا کیا اور جو قابل قدر خدمتیں انجام دیں، ان سے ابوطالبؓ کے صحیح اسلام، خالص ایمان اور آنحضرتؐ کی الہی رسالت کے سامنے ان کی فردتی اور تواضع کا اظہار ہوتا ہے۔ ان کے اس ایمان باللہ اور اطاعت رسولؐ کی کامل صحت انشاء اللہ قیامت کے دن واضح ہو کر رہے گی جہل ہم یہاں آفاقت دین کے لیے ان کی کاوشوں اور کوششوں کے کچھ نمونے پیش کرتے ہیں۔

اُرچ اس سے پہلے بھی بہت سے قافلے بُحیڑا کے پاس سے گزرتے تھے، لیکن اس نے نہ تو کبھی ان پر توجہ دی اور نہ ان سے کوئی بات کی جھٹی کر دہ سال آگیا جس میں مکدوں والوں کا قافلہ وہاں پہنچا قافلے والوں نے بُحیرا کی خانقاہ کے پاس پڑا۔ ڈالاتواں نے خلافِ معمول ان کے لیے کثیر مقدار میں کھانا تیار کرایا۔ کیونکہ اس نے خانقاہ کے اندر سے سامان پر ایک ابردیکھا تھا جو قافلے کے ایک فرد پر سایہ کیجئے ہوئے تھا۔ پھر جب آپ ایک درخت کے پچھے سیٹھے تو اس ابر نے درخت پر اپنا سایہ لالیا اور درخت کی شاخیں جھک پڑیں کیونکہ سیغیر کے قدموں کے سامنے مراد پناہیں کیا جا سکتی۔

**بُحیڑا نے یہ سب کچھ دیکھا تو خانقاہ سے باہر نکل آیا اور پھر اپنے لوگوں کو کھانا تیار کرنے کا حکم دیا۔ جب کھانا تیار ہو گیا تو اس نے قافلے والوں کو کہلا بھیجا:**

اے گروہ قریش! میں نے تمہارے لیے کھانا تیار کرایا ہے اور چھاہتا ہوں کتن سب۔ خرد بزرگ اور غلام و آزاد۔ میرے دستِ خواں پر جمع ہو جاؤ۔

**قافلے والوں میں سے ایک شخص نے جا کر کہا:** اے بُحیڑا! آج کوئی خاص بات ہے، کیونکہ اس سے پہلے تم نے ایسا کبھی نہیں کیا عالانکہ ہم اکثر تمہارے پاس سے گزرے ہیں، پھر آج یہ تمہیں کیا ہوا ہے؟

**بُحیڑا نے کہا:** ہاں کچھ ایسی ہی بات ہے اور قم وہ مہمان ہو جن کی میں خاطردارات کرنا چاہتا ہوں۔ میں نے تمہارے لیے کھانا

## شام کا سفر

این اسحاق کہتا ہے: ابوطالب ایک تجارتی قافلے کے ساتھ شام جلتے گے۔ قافلے والوں نے ضروری سامان لے کر کوچ کا ارادہ کیا۔ تب محمد تیزی سے ابوطالب کے پاس پہنچے، ان کے اوٹ کی ہمار پکڑی اور کہا:

”چھا جان! آپ مجھے کس کے سپرد کر کے جائیتے ہیں؟ جبکہ نے میرا باپ ہے کہ اس کا سہارا والوں اور نہ ناں ہے۔ جس سے محبت کروں! یہ بات سن کر ابوطالب پر رفت طاری ہو گئی اور انہوں نے کہا:

خدا کی قسم! میں اسے بھی اپنے ساتھ لے جاؤں گا، کیونکہ یہ مجھ سے اور میں اس سے جدال نہیں ہو سکتا۔ یوں محمد عربی۔۔۔ ابوطالب کے ساتھ سفر پر روانہ ہو گئے۔

رفتہ رفتہ وہ قافلہ شہرِ بصری جا پہنچا جو حکومتِ شام کے ماتحت تھا۔ جہاں سر راہ ایک خانقاہ پڑتی تھی جس میں بُحیڑا نامی ایک راہب رہتا تھا۔ وہ اس علاقے میں عیسائیوں کا سب سے بڑا عالم تھا اور وہ خانقاہ ہمیشہ سے راہبوں کا مسکن چل آتی تھی، جو پر خیالِ خوبیں اپنے پیش روؤں سے درٹے میں ملی ہوئی ایک کتاب کے علوم لوگوں کو منتقل کرتے تھے۔

تب بُجیسہ اٹھا اور اس نے رسول اکرمؐ سے کہا: اے لڑکے! یہ تمہیں لاتِ دعیٰ کی قسم دیتا ہوں کہ میں جو کچھ پوچھوئے تم اس کا جواب دو گے۔

رسول اکرمؐ نے فرمایا: لاتِ دعیٰ کی قسم دے کر مجھ سے کوئی بات ہرگز نہ پوچھو۔

بُجیسہ نے کہا: اچھا تو میں تمہیں خدا کی قسم دیتا ہوں۔

آنحضرتؐ نے فرمایا: ”پوچھو کیا پوچھتے ہو؟“

بُجیسہ نے آپ سے سونے کی حالت اور اس میں پیش آئنے والی باتوں کے بارے میں پوچھنا شروع کیا۔ تب آنحضرتؐ نے اس کی ہربات کا جواب دیا۔ آپ کے تمام جوابات ان نشانیوں کے مطابق تھے جو بُجیسہ را کے ذہن میں محفوظ تھیں۔ پھر اس نے آپ کی پیشت پر نگاہ ڈالی اور دونوں کندھوں کے درمیان (جیسا کہ اس کا خیال تھا) مہر نبیوت دیکھی۔

اس واقعہ کی بابت حضرت ابو طالبؑ نے یہ اشعار کے: کچھ تو یہ ہے کہ آمنہ کا بیٹا مُحَمَّد میرے بڑیاں میرے بیٹوں سے بلند تر تھے رکھتا ہے اور جب مُرخ بالوں والے اونٹ قافلے میں اپنے لڑوں کے ساتھ چل رہے تھے۔

اس نے میرے اونٹ کی مہار پکڑ لی اور میرا دل بھرا یا وہ جو دوسروں کا مغلص مددگار اور کام کرنے میں دلیر تھا

تیار کرایا ہے تاکہ تم سب کے سب آ کر کھاؤ۔ چنانچہ وہ قافلے والے بیکرا کے پاس جمع ہو گئے اور رسول اکرمؐ کو ان کی کم سنی کی وجہ سے درخت کے نیچے رکھے ہوئے سامان کے پاس پھر ڈرائے۔

بُجیسہ نے ان سب پر نگاہ ڈالی اور ان میں سے کسی میں وہ خاص بات نہ پائی جو اس نے خود دیکھی تھی۔

اس نے کہا: اے قریش! میں ایسا نہ ہو کہ تم میں سے کوئی شخص ضیافت میں شریک ہونے سے رہ جائے۔ انہوں نے کہا: جنہیں آنا چاہیے تھا ان میں سے کوئی پچھے نہیں رہا سو اسے ایک لڑکے کے جو ہم سب سے کسی ہے اور وہ سامان کے پاس بیٹھا ہے۔

بُجیسہ نے کہا: نہیں۔ ایسا نہ کرو اور اسے بھی بلاوتا کرو وہ بھی آکر اس دستخوان پر بیٹھے۔

قریش میں سے ایک نے کہا: لاتِ دعیٰ کی قسم! آج کوئی خاص بات ہے! اب کیا یہ مناسب ہے کہ یہم عبد اللہ کے بیٹے (محمدؐ) کو اس کھانے سے محروم رکھیں؟ پھر وہ اٹھا۔ رسول اکرمؐ کے پاس گیا اور انھیں گود میں اٹھا لایا اور آپ کو دوسرے لوگوں کے ساتھ بھاڑایا۔ جب بُجیسہ را کی نظر آنحضرتؐ پر پڑی تو وہ حیرت میں آگیا اور ان میں وہ خصوصیات تلاش کرنے لگا جنہیں وہ عرصے سے جانتا تھا۔ اس دوران میں قافلے والے کھانا کھا کر اپنے پڑاؤ کو چل دیے۔

ڈال رہے تھے۔

وہ (محمد) افسوں کی مہار کا پھلا سر اپکڑے تھا۔  
مجھے اس کے باپ کی یاد آگئی اور یہی نے یہ مدد آنسو بھائے  
وہ آنسو جو ہمیشہ سیری دونوں آنکھوں سے جاری رہتے تھے  
حضرت ابوطالب اپنا بیان جاری رکھتے ہوئے کہتے ہیں کہ میں  
نے آنحضرت کو فافلے کے ساتھ چلنے کی اجازت دے دی اور اس سلسلے  
میں وہ مندرجہ ذیل اشعار کا اضناہ کرتے ہیں:

اور جب ہم نے بصریٰ کی سر زمین میں پڑا دالا  
ہمیں اچھے مکاٹوں میں آتا رکیا اور احترام کی لگاہ سے دیکھا گیا  
اس وقت بُحیرا جلدی سے دہاں آیا اور اس نے بڑی تیزی  
سے ہمارے یہے عمدہ کھانا اور مشروب تیار کرایا۔

اس نے کہا آپ اپنے سب ساتھیوں کو ہمارے کھانے پر جمع  
ہجئے۔

ہم نے کہا کہ ایک نو عمر رٹ کے کے علاوہ سب لوگ آگئے ہیں  
وہ دو عمر رٹ کا میتم ہے لیکن سُجیرا نے اسے بھی بلوایا۔  
اور کہا کہ آج کھانا بہت ہے اور اسے محروم نہیں رہنا چاہیے  
اور اگر تم ہمیں محمدؐ کے وجود سے آگاہ تر کر دیتے  
تو آج ہمارے نزدیک تمہاری کوئی عزت نہ ہوتی  
اور جب سُجیرا نے دیکھا کہ محمدؐ اس کے گھر کی طرف آرہے ہیں  
اور اب کا سایہ ان کو سورج کی دھوپ سے بچا رہا ہے۔

میں نے اس کو لوگوں کے درمیان گھونٹ پھر نے کے لیے بلا یا  
قافلے والے اپنی دور کی منزل کے لیے جل رہے تھے  
تب ان کا اپنا وطن بہت تیمحچہ رہ گیا  
حتیٰ کہ وہ سب کے سب بصریٰ پیخ گئے  
دہاں انہوں نے بُحیرا را سب سے ملاقات کی جوان کے  
انتظار میں تھا۔

اس نے انھیں اس (محمدؐ) کے بارے میں تیچی خبر دی  
اور حاسدوں کے ٹوپے کو اس کے پاس آنے سے روک دیا  
جب یہودیوں کے ایک گردہ نے محمدؐ کے سر پر اپر کا سایا اور قدرت  
اللہ کا ظہور دیکھا انہوں نے محمدؐ کو قتل کرنے کے لیے ہدایہ پول دیا سیکن  
بُحیرا نے ان کو روکنے میں اپنی زیادہ سے زیادہ کوشش کی۔

اس داقعہ کے بارے میں انہوں نے یہ اشعار بھی کہے:  
جب میں نے اپنے دل میں (شام کے سفر کا) ارادہ کر لیا تو یہاں  
اس کے بعد تو نے میری حالت ہنیں دیکھی؟  
اس سفر کا لازمہ جدائی تھا، وہ سخت جدائی جو مال باپ پر  
بھاری ہے۔  
وہ احمدؐ سے جدائی تھی، جب میں شام کے سفر کے لیے  
تیار ہوا۔

تو میں نے اس کی سلامتی کی آرزو کے ساتھ اسے الوداع کہا۔  
وہ رنج کے ہمارے رو رہا تھا اور اونٹ ہمارے درمیان فاصلہ  
53

حالانکہ اس وقت آسمان پر بادل کا ایک ٹکڑا بھی نہ تھا لیکن فوراً ہی  
ہڑپت سے گھٹائیں گھر کے آئیں اور یوں کھل کر بریس کر شروع کو فریہا توں  
کو و افر مقدار میں پانی دستیاب ہزگیا اور واپیاں سر بریز ہو گئیں۔ اس موقع  
پر حضرت ابوطالبؓ نے یہ شعر کہے:

(محمدؓ) وہ معصوم ہے جس کا چہرہ دیکھ کر ابر پانی سے بھر جاتا ہے  
وہ جو یتیموں کی جائے پناہ اور بیوہ خورتوں کا نگہبان ہے  
خاندان ہاشم کے رنج دیدہ افراد اس کی پناہ میں آ جاتے ہیں  
اور اس کی پناہ میں نعمت اور آسودگی کی زندگی بسر کرتے ہیں  
وہ عدل کی ایسی میزان ہے کہ کسی پر جو کے ایک دانے کے برابر  
بھی زیادتی نہیں کرتا۔

وہ ایسا کھرا معاملہ فہم ہے کہ اس کی معاملہ فہمی میں کوئی اندازہ  
نہیں ہوتا۔ لہ

جو انور اس بات کی دبیل ہیں کہ حضرت ابوطالبؓ — رسول اکرمؓ  
کی شانِ بیوت اور رسالت کے مرتبے کو پہچانتے تھے، ان میں ایک وظیفہ

لہ فسطالی شرح بزری جلد ۲ صفحہ ۲۲۷ + موہب لدنیہ جلد اصفہم  
۲۸ + خصالق اکبری جلد اصفہم ۸۶ - ۱۲۲ + شرح بجتہ المخالف  
جلد اصفہم ۱۱۹ + سیرت حلیبی جلد اصفہم ۱۲۵ + دھلان، سیرت  
نبویہ جلد اصفہم ۸ + طبلت الطالب صفحہ ۲۰۶ + تاریخ ابن عساکر

تب اس نے ان کے سامنے اپنا سر بحدسے میں رکھ دیا  
اور بڑی گر جوشی سے ان کو اپنے یہنے سے رکابیا لے

## ابوطالبؓ کا رسول اکرمؓ کے ویسے سے بارش کی دعا کرنا

جلمه بن عرفظ نے کہا:

ایک دفعہ میں مکہ آیا جبکہ اہل مکہ قحط اور خشک سالی میں مبتلا تھے۔  
قریش نے کہا: اے ابوطالبؓ!

وادیاں خشک ہو گئی ہیں اور شہر کے لوگ قحط سے دوچار ہیں، چلو  
چل کے بارش کے لیے دعا کرو۔

اس پر ابوطالبؓ باہر ترے جبکہ ایک لڑکا ان کے ساتھ تھا۔ وہ  
رڑک (محمدؓ) ایسے لگتا تھا جیسے سیاہ بادلوں کے تیچھے سے سورج چمک  
رہا ہے۔ اس رڑک کے ساتھ ساتھ اور بھی بہت سے پکے تھے۔ ابوطالبؓ  
نے اس رڑک کو اٹھایا اور اس کی پشت دیوار کعیہ کے ساتھ  
لگا دی۔ پھر اس حالت میں کہ وہ اس رڑک کے کوپنی ہم خیلیوں پر اٹھائے  
ہوئے تھے، انہوں نے بارش کے لیے دعا کی۔

لہ دیوان ابوطالبؓ صفحہ ۲۳۵ تا ۳۵۰ + تاریخ ابن عساکر جلد اصفہم  
۲۶۹ تا ۲۷۴ + روضۃ الانف جلد اصفہم ۱۲۰

زندگی کے آغاز ہی سے آپ کی رسالت کے عرفان کا پہنچا ہے۔ چنانچہ اگر تاریخ میں ان دو واقعات کے علاوہ ان کا کوئی اور مقام نہ بھی ہوتا تو بھی یہ واقعات توحید و نبوت پر ان کا اعتقاد اور ایمان ثابت کرنے کے لیے کافی تھے اور یہ واقعات محققین کے لیے بھی ان دونوں کے توحید و نبوت پر ایمان کے بارے میں ایک قوی دلیل بن سکتے ہیں۔

## امیر المؤمنینؑ کی ولادت اور ابوطالبؑ

جابر بن عبد اللہ نے کہا ہے:

میں نے علی بن ابی طالب علیہ السلام کی ولادت کے متعلق رسول اکرمؐ سے پوچھا تو آپ نے فرمایا: بلا شہر تم نے پیدا ہونے والے ایک بہترین شخص کے متعلق سوال کیا ہے جو مسیح کی مانند ہے۔ خداوند تبارک تعالیٰ نے مجھے علیؑ کے نور سے اور علیؑ کو میرے نور سے اور ہم دونوں کو ایک نور سے پیدا کیا۔ پھر اس نے ہمیں پاک صلبوں سے پاک رحموں میں شفق فرمایا۔ ہال یوں سمجھو کر میں کسی صلب سے منتقل نہیں ہوا مگر یہ کہ علیؑ بھی میرے ساتھ تھا اور مسلسل ایسا ہی ہوتا رہا، حتیٰ کہ خدا تعالیٰ نے مجھے (میری مان آمنہ کے) بہترین رحم میں ودیعت کیا تو علیؑ کو بھی (فاطمہ بنت اسد کے) بہترین رحم میں ودیعت کیا۔

اس زمانے میں مبرم بن دعیب بن الشقبان ایک عابد و زاد بخش تھا۔ وہ دو سو ستر سال تک اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا رہا اور اس سے کوئی حاجت طلب نہ کی تھی۔ پھر یہا یہ کہ اللہ تعالیٰ نے ابوطالبؑ کو مبرم عابد

خشت سالی بھی ہے جو مکہ میں رونما ہوئی تھی۔ چنانچہ جب دو سال تک بارش نہ ہوئی تو حضرت عبدالمطلب نے اپنے بیٹے ابوطالب کو حکم دیا کہ وہ محمدؐ بن عبد اللہ کو پکڑے میں بپیٹ لایں، جو اس وقت شیرخوار تھے۔ پھر عبدالمطلب خانہ کعبہ کی طرف کئے، نئے محمدؐ کو آسمان کی جانب بلند کیا اور کہا:

اے پروردگار! اس بچے کی خاطر (مینہ بر سام)، انہوں نے یہ لفاظ تین دفعہ دھرائے اور مسلسل کہتا رہے: اے پروردگار! اس بچے کی خاطر ہم پر موسلا دھار مینہ بر سادے۔ ابھی زیادہ دیر نہیں گزری تھی کہ بادل آسمان پر چھا گئے اور اتنے زور کی بارش ہوئی کہ لوگوں کے دلوں میں مسجد الحرام کے گرجانے کا خوف پیدا ہو گیا۔ لہ

اس وقت ابوطالبؑ نے یہ قصیدہ لاہیہ کہا:

(حمد) وہ معصوم ہے جس کا چہرہ دیکھ کر اپنی سے بھر جاتا ہے۔ وہ جو یتھوں کی جلتے پناہ اور بیوہ عورتوں کا نگہبان ہے۔ پس حضرت عبدالمطلب کا حضور اکرمؐ کی شیرخوارگی اور ان کے فرزند حضرت ابوطالبؑ کا آپ کے لڑکپن میں آپ کے ویسے سے بارش کی دعا کرنا۔ ان دونوں بزرگوں کے توحید الہی پر ایمان اور حضرت کی

لہ شرست ان مل مل و نخل۔ عاشیہ فصل ۳ صفحہ ۲۲۵

لہ صاحب علم حضرات پر مخفی نہیں کہ ”قصیدہ لاہیہ“ شعب ابوطالبؑ میں نظر نہی کے دونوں میں کہا گیا تھا۔

علی ہے جو پروردگار کے نام علی سے مشتق ہوا ہے لہ

## ابو طالب اور آغاز نبوت

حنبلی فیقہ، ابراہیم بن علی بن محمد دنیوری اپنی کتاب تہایۃ اطلب میں ایک طولانی حدیث میں طاؤس بن عباس کا قول نقل کرتے ہیں:

رسول اکرمؐ نے اپنے چچا عباسؓ سے فرمایا:

قداۓ تعالیٰ نے مجھے نبوت و رسالت کی خبر دی ہے اور اپنی تبلیغ و دعوت کو ظاہر کرنے کا حکم دیا ہے۔ کیا آپ کا کیا خیال ہے؟ عباسؓ نے کہا: میرے پیارے بھتیجے! تم جانتے ہو کہ قریش تھا رے خاندان سے بے حد حسد کرتے ہیں۔ جو کچھ تم کہتے ہو اگر وہی ہوا تو ہم پر بہت بڑی مصیبت آجائے گی۔ وہ لوگ ہم سب کو ایک مکان سے نشانہ بنایں گے اور ہمیں جرٹ سے اکھاڑ پھینکیں گے۔ تم اس کام سے باز رہو اور ہمیں یونہی رہنے دو۔ پھر بھی اپنے چچا ابو طالبؐ سے رجوع کرو کیونکہ وہ تمہارے سب سے بڑے چچا ہیں۔ اگر وہ تمہاری مدد ہمیں کریں گے تو کم از کم وہ تمہیں خوار بھی نہیں ہونے دیں گے اور تمہیں ان لوگوں کے پر نہیں کریں گے۔

پھر وہ دونوں ابو طالبؐ کے پاس گئے۔ وہ دیکھتے ہی بولے: یقیناً کوئی خاص بات ہے، اس وقت تمہیں کوئی سامنہ یا ہال کھینچ لایا ہے؟

کے پاس بیجا۔ وہ انھیں دیکھتے ہی ابو طالبؐ ہوا۔ ان کا سر چوہما اور اپنے پاس بھٹا لیا۔ تب اس نے ابو طالبؐ سے پوچھا: تم کون ہو؟ انہوں نے کہا: میرا تعلق تہامہ سے ہے۔ اس نے پوچھا: تہامہ کے کس خاندان سے ہو؟ انہوں نے جواب دیا: میں بنی ہاشم سے ہوں۔ اس عابد نے اپنی جگہ سے اٹھ کر دوبارہ ان کا سر چوہما اور کہا: اے شخص! خدا نے ایک بات مجھ پر الہام فرمائی ہے۔ ابو طالبؐ نے پوچھا: وہ کیا؟ عابد نے کہا: تمہاری نسل سے ایک فرزند پیدا ہو گا جو خدا کے تعالیٰ کا ولی ہو گا۔ پھر جب علیؐ کی پیدائش کی رات آپسی خوشی اور زین روشی ہو گئی تو ابو طالبؐ یہ کہتے ہوئے باہر آئے کہ کعبہ میں خدا کا ولی پیدا ہوا ہے۔ وہ رات گزر گئی اور وہ دوسرے دن یہ اشعار پڑھتے ہوئے خانہ کعبہ میں داخل ہوئے:

اے اس اندھیرے کی سیاہی کے پروردگار  
اور اے طلوع کرنے والے نورانی چاند کے پروردگار  
ہم پر اپنا پوشیدہ امر نظاہر فرمایا  
کہ اس نچے کے نام کے بارے میں تیری کیا منشار ہے؟  
اس کے بعد رسول اکرمؐ نے فرمایا: اس وقت ایک آواز ستائی دی جو کہہ رہی تھی:

اے ممتاز پیغمبر کے خاندان والو  
تمہیں پاک نہاد فرزند نصیب ہوا ہے  
بلند مرتبہ پروردگار کی جانب سے اس کا نام  
۶۰

ساختہ فرقہ کے ساتھ تسلیم ختم کر دیں گے۔  
کیا آپ یقین کر سکتے ہیں کہ حضرت ابوطالبؓ یہ سب کچھ بیان  
کریں یکیں خود اس پر ایمان نہ رکھتے ہوں؟ پھر بھی اگر کوئی ایسی بات کہتا  
ہے تو وہ سوائے جھوٹ اور جعل کے اور کچھ نہیں ہے۔

## حضرت رسولؐ کی مگشی

### اور ابوطالبؓ

رسول اکرمؐ کی تبلیغ و دعوت کے بارے میں حضرت ابوطالبؓ کے  
پاس قبیلہ قریش کا ایک اجتماع ہوا۔ وہ حضرت رسولؐ کے پیغام سے  
اپنی نفرت اور بیزاری نلاہر کرنے لگے۔ پھر غصے کے عالم میں امداد کھرڑے  
ہوئے اور کہنے لگے: یعنی یہاں سے اٹھ چلو اور اپنے خداوں کی عبادت پر  
فائز رہو۔ اس (تبلیغ) میں ضرور اس کی اپنی غرض ہے۔ ۱۷  
علاوہ ایں انہوں نے کہا: ہم ہرگز اس دین کی جانب نہیں آئیں  
گے اور اس سلسلے کا بہتر بن حل یہ ہے کہ مُحَمَّدؐ کو بے خبری کے عالم  
میں قتل کر دیا جائے۔ ۲۸  
اتفاق سے اسی رات جب رسول اکرمؐ نظر دے آئے تو یہی سمجھا گیا کہ

لہ سورة حم۔ آیت ۶

لہ بنو لے یہ بات عقیبہ بن ابی معیط نے کہی تھی۔

عباس نے وہ باتیں ابوطالبؓ کو بتائیں جو ان کے اور رسول اکرمؐ کے  
درمیان ہوتی تھیں۔ ابوطالبؓ نے رسول اکرمؐ پر نکاہ ڈالی اور کہا:  
اے ہمچیجے! اٹھو اور اپنے کام کا آغاز کرو کیونکہ تم واقعی شریف  
ہو اور ایک طاقتور اور عالی نسب مگرانتے سے تعلق رکھتے ہو۔ خدا کی قسم!  
کوئی زبان تمہیں تکلیف نہیں پہنچائے گی مگر کہ تیز اور کاٹ کرنے والی  
زبانیں اسے بھی تکلیف پہنچائیں گی اور تیز تکواریں اس پر رہیں گی۔  
خدا کی قسم! عرب قوم تمہاری اسی طرح فرمابنڈار ہو جائے گی جس  
طرح دو وہ پیٹے والے جا نور اپنے مرتبی کے فرمابنڈار ہو جاتے ہیں۔ یقینت  
ہے کہ میرے بزرگوار بعد المطلب ہمیشہ کتاب پڑھتے اور کہتے تھے: بلاشبہ  
میری نسل سے ایک پیغمبر ہو گا۔ میری خواہش تھی کہ میں اس کے زمانے  
میں زندہ ہوتا اور اس پر ایمان لاتا۔ پس میرے فرزندوں میں سے جو کوئی  
اس کا زمانہ دیکھیے وہ اس پر ایمان لائے۔ ۱۹

علامہ اصیحتی کہتے ہیں:

آپ ریکھ رہے ہیں کہ ابوطالبؓ پورے اٹھیناں کے ساتھا اپنے  
والدکی یہ فہماش نقل کرتے ہیں۔ — وہ آغاز دعوت سے ہی رسول اکرمؐ  
کو تسلی دیتے ہیں۔ — انہیں اپنی دعوت پھیلانے اور خدا کا ذکر بلند  
کرنے کو کہتے ہیں۔ — وہ اس حقیقت کو بھی تسلیم کرتے ہیں کہ مُحَمَّدؐ  
وہی پیغمبر ہیں جن کے بارے میں پیشیں گوئی کی گئی ہے کہ عرب ان کے

لہ سید بن طاؤس: طائف۔ صفحہ ۸۵ + ابوالحسن شریف: صیہ العالیین

ابوطالب نے کہا: میرے بھتیجے انحریت سے ہو۔ نا! تم کہاں  
تھے؟

آنحضرت<sup>ؐ</sup> نے فرمایا: جی۔ انحریت سے ہوں۔

ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے کہا: اب اپنے گھر چلو۔ آنحضرت<sup>ؐ</sup> نے ایسا  
ہی کیا۔ رات گزر گئی اور صبح ہوتے ہی ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے آنحضرت<sup>ؐ</sup> کا  
ہاتھ ٹھانما اور انہیں قریش کے ایک جمیع میں لے گئے، جبکہ انہی جوان  
بھی ان کے ہمراہ تھے۔

ابوطالب نے کہا: اے قریش! کیا تمہیں علم ہے کہ رات ہم نے  
کیا فیصلہ کیا تھا؟

انہوں نے جواب دیا: نہیں۔ پھر ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے انہیں سارا  
ماجرہ کہہ سنایا اور ہاشمی جوانوں سے کہا: جو کچھ تمہارے ہاتھوں میں  
ہے، سب کو دکھا دو۔

جو انہوں نے ایسا ہی کیا اور اچانک ہی قریش نے دیکھا کہ ان  
میں سے ہر ایک کے پاس ایک تیز تلوار ہے۔

اس وقت ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے کہا:  
خدا کی قسم! اگر تم نے اس (محمد) کو قتل کر دیا ہوتا تو تم میں  
سے ایک بھی زندہ نہ بچتا اور تم تم ایک دوسرے کو نابود کر دیتے۔ یہ  
سن کر قریش اور بالخصوص ابو جبل ترنہ زندہ ہو گیا۔ لہ

لہ ابن سعد: طبقات۔ جلد اصفہو ۱۳۵ (لیسٹن)، صفحہ ۱۸۶ (مصر)

آپ کم ہو گئے ہیں۔ چنانچہ ابوطالب<sup>ؐ</sup> اور ان کے رشتہ دار آنحضرت<sup>ؐ</sup> کی  
جاے سکونت پر آئے اور دیکھا کہ وہ موجود نہیں ہیں۔ اس پر ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے  
بنی ہاشم اور بنی عبدالمطلب کے کچھ جوانوں کو جمع کیا اور انہیں کہا:

تم سب ایک ایک تیز تلوارے لو اور جب میں مسجد الحرام میں داخل ہوں  
 تو میرے بھتیجے تیزچے تم بھی وہاں آ جانا۔ پھر تم میں سے ہر ایک غور سے دیکھ  
 اور قریش کے رو ساریں سے کسی ایک کے ساتھ بیٹھ جائے، انہی رو سا  
میں سے ایک ابو جبل بھی ہے۔ پس اگر جماد کو قتل کر دیا گیا ہو تو وہ (ابو جبل)  
بچ کرنا جائے۔

جو انہوں نے کہا: ہم ایسا ہی کریں گے۔

دریں اشنا زید بن حارثہ وہاں آئے اور انہوں نے ابوطالب<sup>ؐ</sup> کو  
اس حالت میں دیکھا۔

حضرت ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے ان سے پوچھا: اے زید! تم نے میرے بھتیجے  
(محمد) کو کہیں دیکھا ہے؟

زید نے جواب دیا: جی ہاں، ابھی تھوڑی دیر پہنچے میں ان کے  
پاس تھا۔

حضرت ابوطالب<sup>ؐ</sup> نے کہا: جب تک میں اسے دیکھ نہ لوں گھر  
نہیں جاؤں گا۔

اس وقت رسول اکرم<sup>ؐ</sup> کو صفا کے ایک مقام پر اپنے ساتھیوں  
سے لفٹنگوں میں مشغول تھے۔ زید جلدی سے وہاں کئے اور انہیں صورت حال  
سے آگاہ کیا۔ آنحضرت<sup>ؐ</sup> یہ ماجرا سن کر ابوطالب<sup>ؐ</sup> کے پاس آگئے۔

معالیے میں کچھ نہ کچھ ڈرنے لگے۔ ابوطالبؓ نے اس موقع کی مناسبت سے یہ اشعار کئے:

ہاں! قریش سے کہہ دو کہ ان کے سب بھیہ  
جہاں کہیں وہ کھلیں، وہ سوکا اور فریب ہیں  
تیز قدم اور پر جوش کھوڑوں کی قسم  
اور ان مقدس کتابوں کی قسم اعلام رجن کی تلاوت کرتے ہیں  
میں محمدؐ کے خاندان کا محافظ اور سرپرست ہوں  
اور ان سے میری محبت دل اور ضمیر کی گھرائیوں سے ہے  
اے میرے بھتیجے! اے وہ جو ہمیشہ میرے دل میں ہے  
اے وہ سفید بادل جو نو شگوار اور کثیر پانی رکھتا ہے  
اے وہ کہ جس کی پیشانی (نور نبوت سے) چاند کی طرح چکتی ہے

ایک تیسرا روایت میں اس واقعہ کی تفہیں یوں آئی ہے کہ  
سید فخار نے کہا:

شیخ حافظ ابوالقرج عبد الرحمن بن محمد جوزی محدث بغدادی جو  
ابوطالبؓ کے کفر کا قاتل ہے، اس نے ۵۹۱ھ میں — واسطہ (عراق)  
میں مجھے اپنی اسناد کے ساتھ واقعی سے یہ خبر دی:  
عبد المطلب کے فرزند ابوطالبؓ — صبح و شام رسول اکرمؐ کے  
ساتھ رہتے اور دشمنوں سے ان کی حفاظت کرتے تھے۔ یہو کہ انہیں یہ دُور

یہ دفعہ کچھ روبدل کے ساتھ ایک اور پیرائے میں نقل کیا گیا ہے:

ایک دفعہ حضرت ابوطالبؓ کو خیال گزرا کہ رسول اکرمؐ ہو گئے ہیں۔ وہ شجھے کہ قریش کے ایک گروہ نے انہیں چھپ کر قتل کر دیا ہے۔ لہذا انہوں نے ایک آدمی کے ذریعے بھی ہاشم کو کھلوا بھیجا: اے بنی ہاشم! میرا خیال ہے کہ قریش کے ایک گروہ نے محمدؐ کو قتل کر دیا ہے۔ تم میں سے ہر ایک کو مسلح ہو کر قریش کے کسی ایک سردار کے پاس بیٹھ جانا چاہیے۔ پھر جب میں یہ اعلان کروں کہ میں محمدؐ کو تلاش کر رہا ہوں، تو تم میں سے ہر ایک اپنے پاس بیٹھے ہوئے سردار کو قتل کر دے یہ خبر رسول اکرمؐ کو ملی جو اس وقت کوہ صفا کے ایک مقام پر تشریف فرماتھے۔ آنحضرتؐ تیزی سے ابوطالبؓ کے پاس آئے اور انہیں مسجد میں پایا۔

ابوطالبؓ نے جب انہیں دیکھا تو ان کا ہاتھ پکڑا اور فسر مایا:

اے قریش! محمدؐ مجھے مل نہیں رہے تھے اور میرا خیال تھا کہ تم نے انہیں قتل کر دیا ہے۔ اس لیے میں نے بنی ہاشم کے ان جوانوں کو جو یہاں موجود ہیں، کہا تھا کہ ان میں سے ہر ایک مسلح ہو کر تمہارے ایک ایک سردار کے پاس بیٹھ جاتے۔ پھر جب میں یہ اعلان کروں کہ میں محمدؐ کو تلاش کر رہا ہوں، تو ان میں سے ہر ایک اپنے پاس بیٹھے ہوئے سردار کو قتل کر دے۔

ہاں، اے بنی ہاشم کے جوانو! جو کچھ تمہارے ہاتھوں میں ہے اب اسے ظاہر کر دو۔ تب ان جوانوں نے اپنے ہتھیار سامنے کر دیے جبکہ قریش سمجھے سمجھے یہ منظر دیکھ رہے تھے۔ اس وقت سے وہ رسول اکرمؐ کے

چنان کے پاس نماز پڑھتے ہوئے پایا۔ انہوں نے آنحضرتؐ کو دیکھتے ہی اپنی آنونش میں لے لیا اور آپ کے سر و چہرہ پر پوسے دیتے ہوئے کہا: میرے بھتیجے! میرے ساتھ چلو، کیونکہ میں اب تمہاری قوم کے خلاف اقدام کرنے ہی والا تھا۔ پھر انہوں نے آنحضرتؐ کا بازو تھام لیا اور مسجد الحرام کی جانب چل پڑے۔ اس وقت قریش مل کر کعبہ کے نزدیک بیٹھے تھے۔ جب انہوں نے ابوطالبؐ کو رسول اکرمؐ کے ہاتھ میں ہاتھ دیے آتے دیکھا تو کہنے لگے: یہ ابوطالبؐ سے جو محمدؐ کے ساتھ آ رہا ہے۔ یقیناً اسے ہم لوگوں سے کچھ کام ہے۔ ابوطالبؐ آتے اور ان کے سامنے کھڑے ہو گئے، جب کہ غصے کے آثار ان کے چہرے سے ظاہر تھے۔ تب انہوں نے اپنے غلاموں سے کہا: جو کچھ تمہارے ہاتھوں میں ہے وہ سامنے کر دو اور انہوں نے ایسا ہی کیا۔ جب قریش نے ان کے ہاتھوں میں خنجر دیجئے تو کہنے لگے: یہ ابوطالبؐ! یہ کیا چیزیں ہیں؟

ابوطالبؐ نے جواب دیا: وہی جو تم دیکھ رہے ہو۔ بات یہ ہے کہ میں دون سے محمدؐ کو تلاش کر رہا تھا اور وہ مجھے کہیں نظر نہیں آتے تھے۔ اس پر مجھے ڈر ہو اکہ مبادا تم نے انہیں قتل کر دیا ہو۔ لہذا میں نے ان لوگوں کو حکم دیا کہ اس جگہ پر بیٹھ جائیں، جہاں تم انہیں دیکھ رہے ہو۔ پھر میں نے انہیں کہا کہ اگر میں آؤں اور محمدؐ میرے ساتھ نہ ہوں تو تم میں سے ہر ایک اپنے پاس بیٹھے ہوئے شفیع کو قتل کر دے اور اس کے لیے میری اجازت کی ضرورت نہیں، خواہ مارے جانیوالے کا تعلق بھی ہاشم سے ہی کیوں نہ ہو۔

رہتا تھا کہ کہیں دشمن آنحضرتؐ کو قتل نہ کر دیں۔ ایک دن آنحضرتؐ ان کی آنکھوں سے اوچھل ہو گئے اور پھر رات تک نظر نہ آتے۔ اگلی صبح انہوں نے رسول اکرمؐ کو ان تمام جگہوں پر ڈھونڈا، جہاں ان کے موجود ہوتے کا امکان تھا۔ لیکن وہ ان کو کہیں بھی نہ ملے، جس سے انہیں ڈر دکھ ہوا اور انہوں نے دل، ہی دل میں کہا: ہائے۔۔۔ فرزند!

پھر انہوں نے اپنے تمام غلاموں اور ملازموں کو جمع کیا اور کہا: ”میں نے گزشتہ رات اور آج دن میں محمدؐ کو ہیند ویہا۔ اس پر مجھے رہ کر خیال آتا ہے کہ کہیں قریش نے ان کو چوری چھپے قتل نہ کر دیا ہے۔ اب صرف ایک ہی ایسی جگہ رہ گئی ہے کہ جہاں میں نے انہیں تلاش نہیں کیا، لیکن میں ان کا دہاں موجود ہونا بعید سمجھت ہوں۔ پھر انہوں نے اپنے بیس غلاموں کا انتخاب کیا اور انہیں کہا: جاؤ خیر لے آؤ اور تم میں سے ہر ایک جا کر قریش کے ایک ایک سردار کے پاس بیٹھ جائے۔ اگر میں آؤں اور محمدؐ میرے ساتھ ہوں تو کچھ نہ کرنا۔ لیکن اگر میں آؤں اور محمدؐ میرے ساتھ نہ ہوں تو تم ہر اس سردار کو قتل کر دینا جو تمہارے پاس بیٹھا ہو۔

وہ لوگ گئے اور انہوں نے اپنے خنجر خوب تیز کیے اور لے آئے۔ تب ابوطالبؐ اپنے رشتہ داروں کے ایک گروہ کو لے کر اس مقام کی طرف گئے جہاں انہیں آنحضرتؐ کے ملنے کا مگماں تھا۔ وہ مقام جو مکہ کے نشیبی علاقے میں واقع تھا، وہاں انہوں نے آنحضرتؐ کو ایک

تھے یکیں وہ ان سے بات نہ کرتے تھے اور ان کی طرف کوئی توجہ نہ دیتے تھے۔

علامہ ایمنی کہتے ہیں:

یہ مکہ کے شیخ اور سردار (ابو طالب) یہی جو رسول اکرم ﷺ کے مقابلے پر اپنی ساری قوم کو قربان کرنے پر تیار ہیں۔ نیز اس بات پر بھی آمادہ ہیں کہ آنحضرت ﷺ کی خاطر اپنے تمام قومی تعلقات اور دینیہ معاملوں کو نظر انداز کر دیں۔ خدا انہیں اللہ جذبے اور دینی پیمان پر ثابت قدم رکھے جو ذاتی رشته و تعلق کے تمام معاملوں سے برتر ہے۔

## حضرت رسول ﷺ کا آغاز دعوت

### اور ابو طالب

یعنی راے رسول ﷺ تم اپنے قریبی رشته داروں کو عذاب خدا سے ڈراؤ۔ (سورہ شعراً۔ آیت ۲۱۳)

جب پر ایت میا کہ نازل ہوئی تو رسول اکرم ﷺ کھر سے نکل کر کوہ صفا پر پہنچے اور بہ آواز بلند پکارے۔ ”یا صماحًا“

جب لوگ آپ کے گرد جمع ہو گئے تو آپ نے فرمایا: اگر میں تمہیں بتاؤں کہ اس پہاڑ پر سے ایک شکر تم پر حملہ کرنے آ رہا ہے تو کیا تم میری بات کا یقین کرو گے؟ لوگوں نے جواب دیا: جی ہاں! ہم نے آج تک آپ سے

قریش نے کہا: کیا تم ایسا ہی کرتے؟

ابو طالب نے (خانہ کعبہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے) کہا: اس (کھر) کے پروردگار کی قسم امیں ایسا ہی کرتا۔

مطعم بن عدی بن نوقل بن عبد مناف کہ جس نے ابو طالب ﷺ کے ساتھ پیمان باندھ رکھا تھا، اس نے ان سے پوچھا: کیا واقعی تم اپنی قوم کے خلاف یہ اقدام کرنے کا ارادہ رکھتے تھے؟

ابو طالب نے جواب دیا: ”ایسا ہی ہے!“ پھر وہ رسول اکرم ﷺ کو ساتھ لے کر چلے گئے جیکہ وہ یہ اشعار پڑھ رہے تھے:

اے میرے فرزند (محمد ﷺ) چلو کہ تمہارے لیے کوئی ذلت یا خفت نہیں ہے

چلو کہ تمہیں دیکھ کر انکھیں روشن اور چکدار ہو گئی ہیں خدا کی قسم اقریش اپنی کثرت تعداد اور اسلوک کے باوجود قم پر ہرگز قابو نہ پاسکیں گے

ایسا تبھی ہو سکتا ہے جبکہ میں قبر میں دفن ہو جاؤں تو نے مجھے اس خدا کی جانب بلا یا اور میں سمجھو گیا کہ تم نے یہ کام خیرخواہی سے کیا ہے

اور تو سچ کہتا ہے کیونکہ اس سے پہلے بھی تجھے امین کہا جاتا تھا اور تو نے اس دین کی یاد دلائی ہے کہ بلا شہادہ لوگوں کے لیے سب سے بہترین دین ہے

اس داقعہ کے بعد قریش ابو طالب سے زمی کا سلوک کرتے ۷۰

میں اسی پر بھروسہ کرتا ہوں اور گواہی دیتا ہوں کہ خدا نے وحدہ لاشتریک  
کے علاوہ کوئی خدا نہیں۔ پھر فرمایا:  
کوئی سالار اور رہنمایا پتی قوم سے غلط بات نہیں کہتا۔ اس  
خدا کی قسم کہ جس کے علاوہ کوئی معبود نہیں، میں خدا کا رسول ہوں ہوں  
با شخصیت مہارے یہے اور بالعموم تمام انسانوں کے لیے بھیجا  
گیا ہوں۔ خدا کی قسم جس طرح تم سوچاتے ہو، ایک دن اسی طرح مجاہد گئے  
ہاں موت کے بعد۔ اس طرح اٹھاتے جاؤ گے، جس طرح نبیت سے  
جاگ اٹھتے ہو۔ یہاں تم جو بھی عمل کرتے ہو، اس کا تم سے حساب کتاب  
بیا جائے گا، اس کے بعد میں جنت بھی ہمیشہ کے لیے ہو گی اور جہنم بھی  
ہمیشہ کے لیے ہو گا۔

ابو طالبؑ نے کہا: تمہاری مدد کرنا ہمیں بے حد عزیز ہے، ہم تمہاری  
خیز خواہی کے لیے تیار ہو گئے ہیں اور تمہاری باتوں کی مکمل طور پر تصدیق  
کرتے ہیں۔ یہ لوگ جو یہاں بیٹھے ہیں، تم دیکھ رہے ہو کہ یہ سبھی تمہارے  
رشتہ دار ہیں اور میں بھی انہیں میں سے ایک ہوں یعنی مجھیں اور ان  
میں فرق یہ ہے کہ جو بات تھیں پسند ہو میں اس کے لیے بہت جلدی  
کرنے والا ہوں۔ اس لیے انھوں اور خدا کی طرف سے جو کام تھیں سونپا  
گیا ہے، اسے انجام دو۔ خدا کی قسم! میں ہمیشہ تمہارا محافظ اور نگہبان  
رہوں گا، اب تھے میرا نفس اور میرا باطن۔ عبدالمطلب کے مذہب  
کو چھوڑنے پر راضی نہیں ہوتا۔ لہ اس پر علامہ ایمنی یہ کہتے ہیں:

لہ ابن ابیزہ، اکامل جلد ۲ صفحہ ۲۲۴  
۲۳

کوئی جھوٹی بات نہیں سنی۔  
اس کے بعد آنحضرتؐ نے فرمایا: یقیناً میں تمہیں ایک دردناک  
عذاب سے بُردار کر دہا ہوں۔  
ان لوگوں میں سے ابو لمب نے کہا: وانے ہو تم پر اکیا تم نے ہمیں  
صرف اتنی سی بات کے لیے یہاں جمع کیا ہے۔  
اس واقعہ کے بعد رسول اکرمؐ نے اپنے قربی رشتہ داروں کو اپنے  
گھر پر بلایا۔ اس جماعت میں ابو لمب نے بُونا شروع کیا اور ہم:  
اے محمدؐ! یہ تمہارے چچا اور چچازاد بھائی ہیں، ان سے بات چیت  
کرو۔ ہاں۔ — مگر آباد اجداد کا دینے ترک کرنے اور نیا دین  
اختیار کرنے کی بات رہنے دو۔ پھر بھی یہ جان لو کہ تمہارا قبیلہ پورے  
عرب کا مقابلہ کرنے کی طاقت نہیں رکھتا۔ پس تمہارے یہ رشتہ دار ہی  
تمہیں گرفتار اور قید کرنے کا سب سے زیادہ حق رکھتے ہیں۔ یہاں جو بات  
تمہارے سر میں سماں ہوئی ہے، اگر تم اس کی خاطر اٹھنا اور کوئی اقدام  
کرنا چاہتے ہو تو ان کے لیے تمہیں قید کر دینا قبائل قبیلہ کا مقابلہ کرنے  
سے کہیں زیادہ آسان ہے۔ میں نے ایسا کوئی شخص نہیں دیکھا جو اپنے  
اخڑہ و اقربا کے لیے اس سے بدتر تھفہ لایا کہ جو تم لائے ہو۔  
ابو لمب کی ان باتوں کے بعد رسول اکرمؐ نے کچھ نہ کہا  
اور غاموش ہی رہے۔ تاہم اگلے دن آپ نے ان لوگوں کو دوبارہ  
اپنے ہاں بلایا اور فرمایا: تعریف کے لائق بس خدا ہی ہے اور اس کی مدد  
کرتا ہوں۔ میں اس سے مدد چاہتا ہوں اور اس کی پناہ مانگتا ہوں۔

پس ابوطالب کا یہ کہتا ہے: ”میرا نفس اور میرا باطن عبدالمطلب کے  
مند ہب سے جدا ہونے پر راضی ہیں ہوتا“ درحقیقت عبدالمطلب کے  
دین توحید کا پیرو ہونے کو ظاہر کرتا ہے اور ان کی دوسری بالوں کی طرح  
یہ بھی واضح بات ہے لیکن انہوں نے حاضرین کے سامنے گفتگو کا یہ انداز  
اختیار کر کے اس پر ایک قسم کا پردہ ڈال دیا ہے تاکہ وہ ان سے علمدگی  
کا موجب بننے والی دشمنی سے محفوظ رہیں۔ تاہم یہ انداز سخن عربوں  
میں رائج تھا اور وہ اس اختیار میں درپردہ اپنے نظریے کی تائید کرتے تھے۔  
لہذا اگر بخارے سردار۔ حضرت ابوطالبؓ کو اور کوئی جیشیت حاصل  
نہ ہوتی، تو بھی رسول اکرمؐ کے آغاز دعوت میں ان کا یہی طرز عمل ان کے  
خاص اسلام، ثبات قدم اور ایمان کا مل کو ثابت کرنے کے لیے کافی ہوتا۔

ابن اثیر کہتا ہے:

اس موقع پر ابوالہبی نے کہا: خدا کی قسم! یہ (محمدؐ) اور اس کی  
دعوت ایک فتنہ و فساد ہے۔ اس سے پیشتر کہ تمہارے علاوہ دوسرے  
وک اس کے مبلغ بن جائیں، تم اس دعوت و تبیخ کا راستہ روک دو۔  
لیکن ابوطالبؓ نے کہا: خدا کی قسم! ہم جب تک زندہ ہیں  
اس (محمدؐ) کا دفاع کرتے رہیں گے۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ رسول اکرمؐ کی طرف سے وہ ضیافت  
ابوطالبؓ ہی کے گھر میں دی گئی تھی۔ لہ

خدا کی رحمت ہو عبدالمطلب پر کہ ان کا مذہب نہ ائے تعالیٰ کی  
تجید، اس کے رسولوں اور ان پر آئی ہوئی آسمانی کتابوں پر ایمان...  
اور ہر قسم کی بت پرستی سے دوری کے علاوہ کچھ نہ تھا عبدالمطلب وہی شخص  
یہی جہنوں نے اپنی وصیتوں میں یہ اعلان کیا: کوئی ظالم قطعاً اس دنیا  
سے نہیں جاتا کہ جس سے انتقام لیا گیا ہو اور وہ اپنی سزا کو پہنچ گیا ہو۔  
تاکہ وہ ظالم جس نے اس دنیا میں اپنے کیے کہ سزا دیکھی ہو وہ آخرت  
کی تباہی میں جا پڑے۔

جب ان سے ان الفاظ کی وضاحت کرنے کے لیے کہا گیا تو انہوں  
نے تھوڑی دیر سوچنے کے بعد کہا:

خدا کی قسم! اس دنیا کے بعد ایک اور دنیا ہے، جس میں نیکو کارکو  
اس کی نیکی کا بدلہ ملے گا اور بد کا راستہ بدکاری کی سزا پائے گا۔

عبدالمطلب وہی شخص ہیں جہنوں نے اپرھسے سے کہا تھا:  
اس گھر (یعنی خانہ خدا) کا بھی ایک مالک ہے جو اس کی حفاظت  
کرتا ہے۔ عبدالمطلب وہی شخص ہیں کہ جنگ حنین میں رجز پڑھتے ہوئے  
رسول اکرمؐ نے بھی ان کی اولاد ہونے پر فخر کیا۔ یہ چیز جو اے خود عبدالمطلب  
کو با ایمان ثابت کرتی ہے۔ جیسا کہ آخر حضرت مسیح فرمایا:  
میں پیغمبر ہوں اور جھوٹا نہیں ہوں

یہ عبدالمطلب کا فرزند ہوں ۳

لہ خانہ کعبہ پر اپرھس کے جملے کا واقعہ قرآن مجید کے سورہ نیل میں آیا ہے۔  
۳ ابن سعد: طبقات، مسلسل متفوٰ ۲۶۵ (مصر) + تاریخ طبری جلد ۳ صفحہ ۱۲۹

ابوطالبؑ نے کہا: خدا کی قسم! وہ اپنی بات میں ہرگز جھوٹا نہیں  
ہے۔ اس کی طرف رجوع کرو اور سیدھی راہ پاؤ۔ لہ  
دعوت ذوالعیثہ کی جو روایت امام علی علیہ السلام سے آئی ہے، اس  
کے سلسلہ بیان میں آپ فرماتے ہیں:  
پھر رسول اکرمؐ نے فرمایا: کون ہے جو اس کام میں میری مدد  
کا وعدہ کرے، تاکہ وہ میرا بھائی یعنی اور بہشت کا حقدار ہو جائے۔  
میں نے کہا: یا رسول اللہ! میں یہ کام کروں گا۔ حالانکہ اس  
وقت میں سب سے کم سن اور لاغز میں کا تھا۔ قریش پہلے تو خاموش  
ہو گئے، پھر کہنے لگے: ”اے ابوطالبؑ! کیا تم اپنے بیٹے کو دیکھ رہے ہو؟“  
میرے والد نے کہا: اسے نہ چھپر و کیونکہ وہ اپنے چھاڑا بھائی  
کے ساتھ بھلائی اور نیکی میں ہرگز کوتاہی نہیں کرے گا۔ ۳۰  
ابو عمر و زاہد طبری۔ تغلب سے اور وہ ابن اعرابی سے  
روایت کرتا ہے کہ اس نے لفظ۔ **الْقَوْز**۔ کے بارے  
میں کہا:

لہ علامہ ایمنی فرماتے ہیں کہ سخاری نے اپنی تاریخ میں یہ روایت معتبر  
لادیلوں سے نقل کی ہے۔ اسی طرح عب طبری نے ذخیر العقی (صفوہ ۲۲۳) میں  
یہی الفاظ لکھے ہیں۔ البتہ تاریخ ابن کثیر جلد ۲ صفوہ ۲۲ پر ابن کثیر نے اس روایت  
میں سے وہ لفظ حذف کر دیا ہے جس سے ایمان ابوطالبؑ کا ثبوت ملتا ہے۔  
اور شاید اسی کا نام دیا نتداری ہے۔ ۳۰ ابن سعد: طبقات جلد اصفوہ ۱۷

ابوطالبؑ کے فرزند اور امام علیؑ کے بھائی عقیل کہتے ہیں:  
قریش، میرے والد ابوطالبؑ کے پاس آئے اور کہنے لگے:  
اے ابوطالبؑ! تمہارا یہ بھتیجا (محمدؐ) ہماری مخلوقوں میں کعبہ  
میں اور جہاں سے اس وطن میں ہمیں تکلیف پہنچاتا ہے۔ وہ ہمیں ایک ایسا  
کلام پڑھ کر سنا تاہے جو ہمیں پسند نہیں۔ اگر تم اسے ان باتوں سے  
روکنا مناسب سمجھتے ہو تو اسے روک دو۔  
میرے والد نے مجھ سے کہا: اے عقیل! اپنے چھاڑا بھائی  
(محمدؐ) کو ڈھونڈ لاؤ۔ میں گیا اور ان کو ابوطالبؑ کے ایک کچے مکان میں  
پایا۔ میں انہیں وہاں سے باہر لایا اور جب وہ میرے ساتھ چل رہے تھے  
تو ان کا اصرار تھا کہ اسی گھر میں والپس چلے جائیں، تاہم وہ والپس نہ  
ہوئے۔ حتیٰ کہ ہم ابوطالبؑ کے پاس پہنچ گئے۔ انہوں نے آپ سے کہا:  
اے بھتیجے! خدا کی قسم کر تم ہمیشہ میرے مطیع اور فرمانبردار ہے ہو۔ اب  
تمہارا قبیلہ (قریش) یہ بھتیجتا ہے کہ تم کعبہ میں اور انکی مخلوقوں میں انہیں  
تکلیف دیتے ہو۔ نیز تم انہیں وہ کلام پڑھ کر سنا تے ہو جو انہیں پسند نہیں  
ہے، پس اگر ممکن ہو تو اس کام سے باز رہو۔  
رسول اکرمؐ نے اپنی نظریں آسمان پر گاڑیں اور فرمایا:  
میرے پروردگار نے مجھے جس کام کے لیے بھیجا ہے، خدا کی قسم!  
میں اس پر قادر نہیں ہوں کہ اس سے ہٹ جاؤں، چاہے یہ لوگ میرے  
یہی ایک ایسی شعبدار آگ روشن کر دیں جو سورج کی طرح  
جلانے والی ہو۔

ہو۔ کتنے اچھے کافر ہیں کہ اپنی تمام طاہری اور باطنی قوت کے ساتھ خدا کے پسندیدہ دین۔ اسلام کا دفاع کرتے ہیں۔ ایسی تند و تیز زبان میں قریش کے سرداروں کو دانتہ ہیں اور رسول اکرم ﷺ کو خدا کے تعالیٰ کے دین کی طرف دعوت دینے اور لوگوں تک پہنچانے کی ترغیب دیتے اور آنحضرت کو سچا اور سچا قرار دیا ہوا سمجھتے ہیں۔

### ابوطالب کی اپنے بیٹے علیؑ کو ہدایت

ابن اسحاق نے کہا ہے:

ایک عالم نے بیان کیا ہے کہ رسول اکرم ﷺ نماز کے وقت ابوطالب اور دوسرے رشته واروں سے چھپ کر علیؑ کو ہمراہ یتے اور مکہ کی گھاٹیوں میں جاتے تھے۔ وہاں جا کر وہ دونوں نماز جماعت پڑھتے اور شام کے وقت بوٹ آتے تھے۔ یوں وہ جب تک خدا چاہتا وہاں بھیڑتے اور تکرار میں کرتے رہتے تھے۔ پھر ایک دن اتفاق سے ابوطالب نے ان دونوں کو دیکھ لیا کہ دونوں نماز جماعت پڑھ رہے ہیں۔ ابوطالب نے رسول اکرم ﷺ سے خطاب کرتے ہوئے کہا: میرے بھتیجے! یہ کوئی سامنہ ہب ہے جس کی تم ہیر دی اور اطا عنت کرتے ہو؟

رسول اکرم نے فرمایا: چھا جان! یہ خدا کا، فرشتوں کا، انبیا کا اور ہمارے باپ ابراہیمؑ کا دین ہے!

بعض لوگوں کا قول ہے کہ ابوطالبؑ نے علیؑ سے بھی کہا: میرے بیٹے! یہ کوئی سامنہ ہب ہے جس کے تم معتقد ہو؟

عورٰی یعنی۔ پست بے قیمت اور اس کا شوت ابی عباس کی اس روایت سے ملتا ہے۔ جس میں وہ امام علی علیہ السلام کی پوری لفظی نقل کرتا ہے، حتیٰ کہ وہاں پہنچتا ہے جہاں امام علیؑ فرماتے ہیں:

جو نبی رسول اکرمؑ کچھ فرمانے لگے؛ ابوالعب نے انہیں ٹوک دیا اور خود بونا شروع کر دیا۔ اور پھر کہا: انھوں نے اور قریش اٹھ کر چلے گئے۔ دوسرے دن رسول اکرمؑ نے مجھے دوبارہ حکم دیا تو میں نے پہلے دن کی طرح کھاتے پینے کی چیزیں مہیا کیں اور قریش کو بیلیا۔ وہ آئے اور انہوں نے کھایا پیا۔ جب رسول اکرمؑ ان سے خطاب کرنے کے لیے اٹھ گئے تو ابوالعب نے پھر سے انہیں ٹوک دیا۔ نب ابوطالبؑ نے ابوالعب کو مخاطب کرتے ہوئے کہا:

اے بد فطرت خاموش رہ! تجھے اس بات سے کیا مطلب؟ اور پھر فرمایا: کوئی نہ اٹھے، یہ سن کر سمجھی بیٹھ گئے۔ اب انھوں نے رسول اکرمؑ سے کہا:

میرے سردار اٹھیں اور جو کچھ کہنا آپ پسند کرتے ہیں کیہے اور اپنے پروردگار کا پیغام دوسروں تک پہنچانیے، کیونکہ آپ تھے ہیں اور سچے قرار دیے گئے ہیں۔ لہ

علامہ ایمنی کہتے ہیں: یہ ابوطالبؑ۔ ان پر خدا کی رحمت

سے جو اشعار کے ہیں ان میں یہ بھی ہیں:  
 سچ تو یہ ہے کہ علیؑ اور جعفر میرے اعتماد اور بھروسے کے قابل ہیں  
 جب زمانے کی تکلیفیں اور مصیبتوں آپنچیں  
 اپنے چھاڑا بھائی (محمدؐ) کی مدد کرو اور اسے سکیں اور تہذیب چھوڑو  
 وہ میرے یہے ہمنزلہ بھائی کے ہے اور میرے ماں باپ اس پر فدا ہوں  
 خدا کی قسم! میں پیغمبر (محمدؐ) کو بے مدد کے نہ رہنے دوں کا  
 اور میرے شریف فرزندوں میں سے کوئی بھی ایسا ہیں کرے گا لہ  
 مذکورہ بالایہن اشعار عنکری نے اپنی کتاب "ادائل" میں درج کیے  
 اور لکھا ہے:

ابو طالبؑ اپنے بیٹے جعفر کے ساتھ رسول اکرمؐ کے پاس سے گزرے  
 تو ویکھا کہ وہ نماز پڑھ رہے ہیں اور علیؑ بھی ان کے ساتھ ہیں۔ انہوں  
 نے جعفر سے مخاطب ہو کر کہا: تم بھی اپنے چھاڑا بھائی کے ساتھ ہو کر نماز  
 پڑھو۔ اس پر جعفر بھی علیؑ کے پہلو میں کھڑے ہو گئے۔ ادھر رسول اکرمؐ کو اس  
 بات کا علم پڑگیا اور وہ نماز کی امامت کیلیے ان دونوں کے آگے ہو گئے  
 اور عبادت میں مشغول رہے۔ حتیٰ کہ نماز اختتام کو پہنچی۔ تب ابو طالبؑ یہ شعر  
 پڑھتے ہوئے خوش خوش واپس آئے:

سچ تو یہ ہے کہ علیؑ اور جعفر میرے اعتماد اور بھروسے کے قابل ہیں  
 جب زمانے کی تکلیفیں اور مصیبتوں آپنچیں

لہ ابن ابی الحدید: تحریج البیان عدۃ جلد ۲ صفحہ ۳۱۷ دیوان ابو طالب صفحہ ۳۴۰

امام علیؑ نے فرمایا: بابا جان! میں خدا اور اس کے رسولؐ پر ایمان  
 لایا ہوں۔ میں نے رسول اکرمؐ کی رسالت کی تصدیق کی، انکی پیروی  
 اختیار کی اور ان کے ہمراہ خدا کی خاطر عاز پڑھتا ہوں۔

اس پر ابو طالبؑ نے امام علیؑ سے کہا: یاد رکھو کہ پیغمبرؐ نے تمہیں  
 بھلانی کے علاوہ کسی چیز کی جانب نہیں بلا یا، پس ان سے وابستہ ہو۔  
 امام علیؑ کا ایک قول نقل کیا گیا ہے کہ جب وہ رسول اکرمؐ پر  
 ایمان لائے تو ابو طالبؑ نے ان سے کہا: اپنے چھاڑا بھائی کے ساتھ  
 وابستہ ہو جاؤ۔ لہ

امام علیؑ کا ایک قول یہ بھی ہے:

میرے باپ نے مجھے سے کہا: میرے بیٹے! اپنے چھاڑا بھائی  
 (پیغمبر محمدؐ) سے وابستہ ہو جاؤ، کیونکہ اس کی پیناہ میں تم زمانہ ممال اور  
 آئندہ کے ہر خطرے اور مصیبتوں سے امان میں رہو گے۔  
 پھر انہوں نے یہ شعر پڑھا:

تمہارے محمدؐ سے وابستہ ہونے پر مجھے اطمینان حاصل ہوا ہے  
 پس تم اپنے ہاتھوں کو اس کی دوستی اور ہمراہی کے رشتے میں  
 مفبوطی سے باندھو

ابن ابی الحدید مزید کہتا ہے کہ ابو طالبؑ نے اس موقع کی مناسبت

لہ ابن ہشام: سیرت جلد اصفہ ۲۶۵ + طبری: تاریخ جلد ۲ صفحہ ۲۱۲ + علی: تغیریں علیہن الائذ جلد اصفہ ۹۳ + صایہ جلد ۲ صفحہ ۱۱۱ + اتنی الطالب صفحہ ۱۰۰  
 ۸۰

پس علی<sup>۳</sup> رسول اکرم کی پیروی کرنے کی اجازت یئنے اپنے باپ کے پاس گئے۔ تب ابوطالب<sup>۲</sup> نے ان سے کہا: میرے بیٹے! تم جانتے ہو کہ محمد ہمیشہ خدا کے امین رہے ہیں۔ ان کی خدمت میں جاؤ اور ان کی پیروی کر تاکہ تمہیں کمال اور نجات حاصل ہو۔

علی ابن ابی طالب، رسول اکرم<sup>۳</sup> کے پاس والپس آئے مسجد الحرام میں نماز پڑھ رہے تھے۔ وہ بھی آنحضرت<sup>۳</sup> کی داییں جانب کھڑے ہو گئے اور نماز ادا کی۔ اس وقت ابوطالب<sup>۲</sup> ان دونوں کے پاس سے گزرے اور دیکھا کہ وہ نماز پڑھ رہے ہیں۔ انہوں نے پوچھا: اے محمد! تم کیا کر رہے ہو؟

آنحضرت<sup>۳</sup> نے فرمایا: میں آسمانوں اور زمین کے خدا کی عبادت کر رہا ہوں اور میرا بھائی علی<sup>۲</sup> بھی میرے ہمراہ ہے، پس جس ذات کی میں عبادت کر رہا ہوں وہ بھی اسی کی عبادت کر رہا ہے اور میں آپ کو بھی خدا کے وحدہ لاثریک کی پرستش کی طرف بلاتا ہوں۔ لہ اس پر ابوطالب<sup>۲</sup> سکرا دیئے، یہاں تک کہ ان کے سفید دانت نظر کئے اور پھر انہوں نے یہ اشعار کہے:

خدا کی قسم اتریش اپنی کنیت تعداد اور اسلام کے باوجود تم پر قابو نہ پاسکیں گے

مگر۔ اس وقت جب میں قبر میں دفن ہو چکا ہوں گا

لہ ابو بکر شیرازی: تفسیر صفر ۲۲

ازں بعد عسکری نے کچھ اور اشعار نقل کیے ہیں جن کا ابن ابی الحدید نے ذکر نہیں کیا، ان میں سے ایک شعر یہ ہے:

ہم اس پیغمبر کی پشت پیٹ ہی کرتے ہیں  
اور اس کے دشمنوں کو شہاب ثاقب کی طرح مار بھگاتے ہیں۔

ابو طالب<sup>۲</sup> نے اپنے بیٹے علی<sup>۲</sup> کو

نماز پڑھنے کی اجازت دی

جب رسول اکرم<sup>۳</sup> پر خدا کی طرف سے وحی نازل ہوتی اور آپ بتوت پر مسیوٹ ہو گئے تو آپ مسجد الحرام میں آئے اور نماز پڑھنے لگے۔ علی<sup>۲</sup> ابن ابی طالب<sup>۲</sup> جو اس وقت ۹ سال کے تھے، آنحضرت<sup>۳</sup> کے پاس سے گزرے تو آپ نے فرمایا: اے علی<sup>۲</sup>! میرے پاس آؤ۔ جب وہ آنحضرت<sup>۳</sup> کے پاس آئے تو آپ نے ان سے یوں خطاب فرمایا:

میں بالخصوص تمہارے لیے اور بالعموم تمام انسانوں کے لیے خدا کا رسول ہوں۔ پس تم میری داییں جانب کھڑے ہو جاؤ اور نماز ادا کرو۔

علی ابن ابی طالب<sup>۲</sup> نے جواب دیا: اے خدا کے رسول<sup>۳</sup>! میں جا کر اپنے باپ سے اجازت لے آؤں؟

رسول اکرم<sup>۳</sup> نے فرمایا: جاؤ۔ وہ تمہیں اجازت دے دیں گے۔

اور داے محمدؐ، جو تحفہ تم قریب کیلے لائے ہو اسے ان پر نظاہر  
کرو  
اور کھل کر اعلان کر دو کہ احمد جادو گر نہیں ہے لہ  
برنزنجی نے لکھا ہے :

ابوطالبؓ کی رسول اکرمؐ سے والہانہ محبت، تبلیغ رسالت میں ان کی  
اغداد اور حفاظت یہ زان کے اقوال کی تصدیق کرنے کے بارے میں روایات  
تو اتر کی حد تک پہنچی ہوئی ہیں۔ جیسا کہ انہوں نے اپنے بیٹے علیؑ اور جعفرؑ کو  
حکم دیا کہ وہ رسول اکرمؐ کی پیروی اور مدد کریں۔  
ان تمام روایات سے بالصراحت پتا چلتا ہے کہ ابوطالبؓ کا دل  
رسول اکرمؐ پر ایمان سے مالا مال اور لبریز تھا۔ ۲۷

### رسول اکرمؐ سے ابوطالبؓ کا جوش محبت

ابو حضرت محمدؐ بن عبیبؓ اپنی کتاب امامت میں لکھتے ہیں:  
ابوطالبؓ جب بھی رسول اکرمؐ کو دیکھتے، ان کی آنکھوں سے نسو  
جاری ہو جلتے اور وہ کہتے: میں جب اس رحمتؐ کو دیکھنا ہوں میرے  
دل میں اپنے بھائی کی یاد تازہ ہو جاتی ہے۔ رسول اکرمؐ کے والد۔

لہ اسد العاقاب جلد اصفہو، ۱۷۲۸، ابن الحمدید: شرح نسخ البلاعہ جلد ۲ صفحہ ۳۱۵

الاصحابہ جلد ۲ صفحہ ۱۱۹، سیرۃ حلیمیہ جلد اصفہو ۲۸۶

لہ اسنی المطالب، صفحہ ۱۰۶

## ابوطالبؓ نے اپنے بیٹے جعفرؓ کو نماز پڑھنے کی ہدایت کی

ابوطالبؓ نے دیکھا کہ رسول اکرمؐ اور علیؑ نماز پڑھ رہے ہیں جبکہ  
علیؑ، آنحضرتؓ کے داییں جانب کھڑے تھے۔ تب انہوں نے اپنے بیٹے  
جعفرؓ سے فرمایا: اپنے چھاکے بیٹے (محمدؐ) سے واپس تھوڑا جاؤ اور ان  
کی بائیں جانب کھڑے ہو کر نماز پڑھو۔ اس طرح جعفرؓ نے علیؑ سے  
تھوڑی ہی مدت کے بعد اپنے اسلام کا اعلان کیا۔ اس بارے میں  
ابوطالبؓ نے مندرجہ ذیل اشعار کے:

اے ابا علی! جنم جانا چاہیے۔ احمدؐ کے مذہب پر حم  
جانا چاہیے

دین کے مذکار رہوتا کہ اس مضبوطی کے ساتھ تمہیں توفیق ہی  
حاصل ہو

(محمدؐ) کے نگہبان اور اس کا دفاع کرنے والے بنو، جو اپنے  
پور دگار کی طرف سے حق کے ساتھ آیا ہے۔

اور اس راستے میں وفا اور خلوص کو اپنا و نکل دوئی اور بد خواہی  
راہے جعفرؓ، جب تو نے کہا کہ میں (محمدؐ پر) ایمان لایا ہوں  
تو میں خوش ہو گیا

پس خدا کی خاطر اس کے رسولؐ کے مذکار بنے رہو  
۸۲

فرماتے دار ہوں، جلد ہی ایسا ہو گا کہ میں۔ رذکیں اور جوانی میں قابل تعریف اور پیغمبر میہدیت۔ احمد کی مدد میں جان لڑا دوں گا۔ لہ علامہ ایسی کہتے ہیں:

بلا شبہ قرابت اور رشتہ داری ایک مقررہ حد تک حیات اور لفڑت کا جذبہ پیدا کرتی ہے، لیکن جب نوبت علیٰ ہے جیسے فرزند کو قربان کرنے تک پہنچتی ہے جو ان کے باپ (ابوظبیث) کے لیے ایک قیمتی متاثر ہے۔ اس مرحلے پر قربانی کا معاملہ ختم ہو جاتا ہے اور اس کا کوئی موقع نہیں رہتا۔ پھر باپ کے لیے یہ امر آسان نہیں ہوتا کہ وہ اپنے بیٹے کو ہر رات قتل گا ہی میں بھیجے اور اسے اپنے بھتیجے کی جگہ سلانے۔ ہاں یہ صرف اس صورت میں ممکن ہے کہ جب اس میں دینی جذبے کا داخل ہو۔ یہی وہ بات ہے جس سے ابوظبیث کے دین حینف پر ایمان لانے اور اس کے سامنے سر جھکا دینے کا شہوت ملتا ہے۔ یہ زان باپ بیٹے کی مذکورہ بالا شعری گفتگو سے بھی اسی چیز کا اغمار ہوتا ہے۔ گویا کہ بیٹا رسول اکرمؐ کی نبوت کا کھلے بندوں اقرار کرتا ہے اور باپ اس بات سے انکار نہیں کرتا۔ وہ ایسا بھی نہیں سمجھتا کہ اس کے بیٹے کی یہ جان نتاری اور ہلاکت پسندی فقط رشتہ داری کے مضبوط بندھن کی وجہ سے ہے بلکہ وہ جانتا ہے کہ نسبی تعلق ایسا محکم نہیں ہے جو اس کے بیٹے میں محمدؐ کی مدد کرنے کا

لہ ابن ابی الحدید: شرح نفع البلاعہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۰۔ ابوعلی علوفی:  
ابن علی صفحہ ۶۹

عبداللہ۔ حضرت ابوظبیث کے سکے بھائی تھے اور ابوظبیث و عبدلطف کو انحضرت سے بے حد محبت و نمود رہی تھی۔

ابوظبیث کو اس بات کا بہت ڈرہ تھا کہ مبادا شمنوں کو رسول اکرمؐ کی خواہ بگاہ کا پتا چل جائے اور وہ آپ پر شکون ماریں۔ اس لیے وہ رات کے وقت اپنے بیٹے علیؐ کو انحضرت کے لستر پر سلا دیتے تھے۔ ایک رات علیؐ نے کہا: بابا جان! ایسے میں ممکن ہے کہ میں قتل ہو جاؤں۔ ابوظبیث نے جواب میں کہا:

میرے بیٹے صبر کرو کیونکہ صبر بہتر ہے۔

اور ہر زندہ مخلوق کو موت کی جانب لوٹنا ہے۔

بلاشبہ میں نے نہیں اس راستے پر ڈال دیا ہے جس میں سخت مصیبیں اور آزمائشیں ہیں۔

یہ آزمائشیں میرے بھائی (عبداللہ) اور اس کے بیٹے (محمدؐ) کی خاطر جھیلنا ہیں۔

ہر زندہ شخص کو موت کا مراپھکنا ہے خواہ وہ بڑی عمر پا کرنا کا وہ ہو گیا ہو۔

علیؐ نے اپنے باپ کو جواب دیا:

کیا آپ مجھے احمد بیغمبرؐ کی مدد کرنے میں صبر اور ثابت قدمی کا حکم دے رہے ہیں؟ جب کہ میں خدا کی قسم کا ہر کہتا ہوں کہ جو کچھ میں نے کہا وہ خوف کی وجہ سے نہ تھا لیکن میں چاہتا تھا کہ آپ میری اس مددگاری پر غور کریں اور جان جائیں کہ میں ہمیشہ آپ کا مطیع اور

رسول اکرم نے فرمایا: عبد اللہ بن زبیری نے۔  
 تب ابوطالبؓ نے پچھون اور گوبراٹھا کر ان لوگوں کے چہروں  
 پر لھیوں اور کپڑوں پر پل دیا اور انہیں سخت سست کیا۔ لہ  
 اس واقعہ کی تفصیل اور اس میں ابوطالبؓ کے کردار کا ذکر اہل سنت  
 کی ایک سے زیادہ کتابوں میں ملتا ہے، جو ذاتی اغراض اور دوسرے اسباب  
 کی بستا پر اب تحریف اور تغیر کا شکار ہو گئی ہیں۔ انشا اللہ ہم قادر ہیں کو اس  
 واقعہ کی حقیقت کے بارے میں ”ابوطالبؓ قرآن کے نفظ زکاہ سے“  
 کے عنوان کے تحت آگاہ کر دیں گے۔

### ہمارے سردار ابوطالبؓ کا

#### قریش سے بر تاؤ

ابن اسحاق لکھتا ہے:

جب رسول اکرمؓ نے اپنی قوم کے سامنے اسلام کا اعلان کیا اور  
 خدا تعالیٰ کے حکم سے ان کو اس کی دعوت دی تو جہاں تک مجھے علم ہوا ہے  
 ان کے رشتہ وار ان سے دور نہیں ہوتے۔ ان لوگوں نے آپ پر اس وقت  
 تک کوئی اعتراض نہیں کیا، جب تک آنحضرتؓ نے ان کے بتوں کا نام  
 نہیں لیا اور ان کی مذمت نہیں کی لیکن جب رسول اکرمؓ نے بتوں کو مُبرا  
 جلا کر تو یہ بات ان پر سخت گز ری اور وہ آپ کی مخالفت اور عداوت  
 لہ تفسیر قرطبی صفحہ ۳۰۶

اٹل ارادہ پسیدا کرے اور لفڑت کے جذبے کو ابھار سکے۔ (پس اس باب  
 (ابوطالبؓ) اور اس بیٹے (علیؓ) پر خدا کی رحمت ہے)۔

### ابوطالبؓ اور این زبیری

سیرہ نویس روایت کرتے ہیں: ایک دن رسول اکرمؓ نماز کے  
 بیچے کعبہ میں گئے۔ جب آپ نماز میں کھڑے ہو گئے تو ابو جمل نے کہا:  
 کون ہے جو اس شخص (رسول اکرمؓ) کی طرف جاتے اور اس کی نمازوں  
 درہم برہم کر دے؟ اس پابن زبیری نامی ایک شخص اٹھا، بچھوٹن  
 اور گوبراٹھ میں لیا اور رسول اکرمؓ کے چہرے پر پل دیا۔ آنحضرتؓ کے  
 نماز سے توجہ ہٹانی، اپنے چھا ابوطالبؓ کے پاس آئے اور فرمایا: چھا جان  
 کیا آپ نہیں دیکھتے کہ ان لوگوں نے میرے ساتھ کیا سلوک کیا ہے؟  
 ابوطالبؓ نے پوچھا: کون ہے جس نے ایسا کیا ہے؟

آنحضرتؓ نے بتایا: عبد اللہ بن زبیری نے۔

ابوطالبؓ اٹھے، تلوار کھینچ لی اور رسول اکرمؓ کے ہمراہ ان لوگوں  
 کے پاس پہنچے۔ جب انہوں نے ابوطالبؓ کو دیکھا تو اٹھ کھڑے ہوتے۔  
 لیکن انہوں نے ٹا سنتہ ہوئے کہا: خدا کی قسم! اگر تم میں سے کوئی  
 اٹھا تو میں اس تلوار سے اسے ڈھیر کر دوں گا۔

یہ سن کر وہ لوگ اپنی اپنی جگہ پر بیٹھ گئے، حتیٰ کہ ابوطالبؓ ان  
 کے نزدیک آئے اور آنحضرتؓ سے پھر پوچھا: میرے جان و جگر! تمہارے  
 ساتھ یہ سلوک کس نے کیا ہے؟

پھر آنحضرت<sup>م</sup> غمگین ہو گئے اور روپڑے۔ ازاں بعد آپ اٹھ کھڑے ہوئے اور باہر جانے لئے۔ ابوطالب<sup>ب</sup> نے اپنیں آواز دی اور کہا: ”اے میرے بھتیجے! اداپس آؤ۔“ رسول اکرم<sup>ص</sup> پلٹ کر آئے تو ابوطالب<sup>ب</sup> نے کہا:

”میرے بھتیجے! جاؤ اور جو تمہارا جی چاہے ہے کہو، خدا کی قسم! میں تمہیں ہرگز ان لوگوں کے سپرد نہیں کروں گا!“

جب قریش کو یہ پتہ چلا کہ ابوطالب<sup>ب</sup>، رسول اکرم<sup>ص</sup> کو ان کے سپرد کرنے پر تیار نہیں ہیں، بلکہ انہوں نے ان سے الگ ہو جانے اور مقابلہ کرنے کا فیصلہ کر لیا ہے تو وہ عمارہ بن ولید بن مغیرہ کو ان کے پاس لائے اور کہا: اے ابوطالب<sup>ب</sup>! یہ عمارہ بن ولید قریش کے ممتاز اور خوبصورت جوانوں میں سے ہے۔ تم اس کی ذہانت اور حیات سے فائدہ اٹھاؤ۔ اور اسے اپنا بیٹا بنانا تو تاکہ اس کا تعلق تم سے ہو جائے اور اس کے بعد میں اپنے بھتیجے کو ہمارے سپرد کر دو، اس بھتیجے کو جو تمہارے اور تمہارے بیٹے دادا کے دین کا دشمن ہے۔ جس نے تمہاری قوم کا بھی اتحاد تباہ کر دیا ہے اور اب ان کے صبر کا پہمانہ لبریز ہو گیا ہے۔ ہاں یہ تو ایک شخص کو دسرے شخص سے تبدیل کرنے کا معاملہ ہے (اور اس میں کوئی حرج نہیں)، اس یہے تم محمد<sup>ص</sup> کو ہمارے حوالے کرو تاکہ ہم اسے قتل کر دیں۔

ابوطالب<sup>ب</sup> نے کہا: خدا کی قسم! جس چیز کی تم مجھ سے توقع رکھتے ہو وہ بہت ہی بڑی ہے۔ کیا تم اپنے فرزند کو اس لیے میرے

میں تخدیم ہو گئے۔ ان میں سے چند گنام اشخاص ایسے تھے کہ خدا نے تعالیٰ نے اسلام کے دیلے سے ان کی حفاظت کی اور شہمنی سے باز رہے۔ اس وقت ابوطالب کو رسول اکرم<sup>ص</sup> کے حال پر رنج ہوا، وہ آنحضرت<sup>م</sup> کا دفاع کرنے لگے اور پھر اتنے جوش اور امید کے ساتھ اس کام میں لگے کہ کوئی مشکل آپ کو اس سے باز نہ رکھ سکی۔

ابن اسحاق مزید کہتا ہے:

جب قریش نے ابوطالب<sup>ب</sup> سے شکایت کی کہ رسول اکرم<sup>ص</sup> ان کے خداوں کو برا بھلا کتے ہیں تو وہ آنحضرت<sup>م</sup> کے پاس آئے اور کہا: میرے بھتیجے! تمہاری قوم کے لوگ میرے پاس آئے اور انہوں نے یہ باتیں کی ہیں۔ مناسب ہو گا کہ تم مجھ پر اور اپنے آپ پر حرم کرو اور کسی ایسے کام میں نہ پڑو جس کا سنبھالانا میری طاقت سے باہر ہو۔ رسول اکرم<sup>ص</sup> کو خیال ہوا کہ ان کے چھانے ان کے بارے میں شاید اپنی راستے بدل دی ہے۔ یعنی وہ اپنیں قریش کے سپرد کرنا چاہتے ہیں اور اب وہ اس قابل نہیں رہے کہ ان کی مدد کریں اور ان کا ساتھ دے سکیں۔ یہ سوچ کر آپ نے فرمایا:

”خدا کی قسم! اگر یہ لوگ میرے داہنے ہاتھ پر سوچ اور بایس ہاتھ پر چاہنے بھی لا کر رکھ دیں تاکہ میں اپنا مشن ترک کر دوں تو بھی میں ایسا نہیں کروں گا۔ جتنی کہ خدا اس دین کی پشت پناہی کرے یا میں اس راستے میں نا بود ہو جاؤں۔“

تم وہ بوتے ہو جن کے پیشاب کے قطعے ابھی تک ان کی پنڈیوں  
پر گرد ہے ہیں۔

اور تم تو بس کم ہوت، کمزور اور بڑھ پڑھ کر باتیں بنانے والے ہو  
میرا روئے سخن بالخصوص "عبدالحیم" اور "نوقل" کی طرف ہے  
انہوں نے ہمیں اس طرح دور پھینیک دیا جیسے آگ سے چنگاری  
گرتی ہے۔

میرا روئے سخن "تیم" "مخزوم" اور "زہرہ" قبیلوں کی طرف  
بھی ہے۔

جو ہماری ریاست کے آغاں میں ہمارے غلام اور خدمتگار تھے۔  
خدا کی قسم اور شمعی اور کینہ اس وقت تک ختم نہیں ہو گا۔  
جب تک ہماری تمہاری نسل سے ایک ایک شخص بھی باقی ہے  
پلاشیہ ان کے بڑے بوڑھوں کی عقل کسی کم سن رٹکے کی طرح  
بھوگئی۔

اور یہ کسی رٹکے کی سوچ کیا ہی ناقص ہوتی ہے۔  
ابن اسحاق کہتا ہے کہ میں نے ان میں سے "و ایسے اشعار حذف  
کر دیے ہیں، جن میں ابوطالب نے ان لوگوں کو دشنامدی ہے۔ جیکہ  
علامہ ایسی کہتے ہیں: ابن اسحاق نے تین اشعار حذف کر دیے ہیں اور  
یہ بات پوشرثیہ نہیں کہ ایسا کرنے میں اس کا فاس مقصود کیا ہے؟  
بلکہ انسان تو اپنے اور پرکواد ہے، اگرچہ وہ (گناہ کا) عذر پیش  
کرتا رہے۔ (سورہ قیامت۔ آیت ۱۵۰-۱۲۷)

سپرد کر رہے ہو کہ میں اس کی پرورش کر دوں اور اپنا فرزند تھیں دے دوں  
تاکہ تم اسے قتل کر دو؟ خدا کی قسم! یہ مجھ سے ہرگز نہ ہو گا۔

مطعم بن عدی بن توفیل نے کہا: اے ابوطالب! اخدا کی قسم!  
قوم کے لوگ تمہاری خدمت کا ارادہ رکھتے ہیں۔ ان کی کوشش یہ ہے کہ  
تم جس چیز کو پسند نہیں کرتے وہ اس سے تمہیں نجات دلا دیں۔ اس  
یہے بہتر ہے کہ تم قوم کی اس تجویز کو قبیلوں کرلو۔

ابوطالب نے جواب دیا: خدا کی قسم! اقوم! قریش کے  
لوگ میری خدمت کرنے کا ارادہ نہیں رکھتے اور تمہارا بھی  
بجز بھی خفیت کرنے اور ان لوگوں کی مدد کرنے کے کوئی اور  
مقصد نہیں ہے۔ پس جادا اور جو کچھ بھی تم سے بن پڑتا  
ہے، تم بھی کرلو۔

اس پر بات بڑھ گئی، ان کی زبانیں ایک دوسرے کو بڑا بھلا کئے  
لگیں، وہ ایک دوسرے کے مقابل اٹھ کھڑے ہوئے اور جنگ کی آگ  
بھر کنے لگی۔ اس وقت خاص کر مطعم بن عدی اور پھر قبیلہ عبد مناف  
کا وہ گروہ جو انھیں خفیت کرنے کے درپے تھا، بزر قریش کا وہ "لڑکوں"  
ان سے دشمنی رکھتا تھا، ان سب کو مخاطب کرتے اور ان لوگوں کی پیش  
کی ہوئی تجویز کو قبیلوں کرنے سے انکار کرتے ہوئے ابوطالب نے یہ اشعار  
کہے: ہاں لے لوگوں اذرا عرو، ولید اور مطعم سے کہہ دو کہ  
اے کاش! تم ایسے بولوں لئے کاپانا میرے یہے مفید ہوتا

اے بوت: اونٹ کا تر بچہ

ابن اسحاق مزید کہتا ہے :

جب ابو طالب نے دیکھا کہ قریش ایسا بتا کر رہے ہیں تو وہ بنی ہاشم اور بنی هطلب کے درمیان اکھ کھڑے ہوئے اور انہیں رسول اکرمؐ کی حمایت کرنے اور ان کے پلوبہ پہلو قیام کرنے کو کہا۔ اس پر — خدا کے ملکوں دشمن البولمب کے سوا — ان سبھی نے ان کی دعوت قبول کی، ان کے گرد جمع ہونکے اور ان کے ساتھ مل کر قیام کیا جب ابو طالبؐ نے اپنے ان اقرباء کی گوشش اور اطاعت دیکھی جو ان کی خوشی کا موجب بنی تو انہوں نے ان کی تعریف کی اور انہیں ان کے گزشتہ کا رنامے یاد لائے۔ اس کے ساتھ ہی انہوں نے رسول اکرمؐ کی برتری کا ذکر کیا اور ان کے درمیان آنحضرتؐ کو جو حیثیت حاصل تھی وہ بھی ان کو بتائی۔ یہ سب کچھ انہوں نے اس لیے کیا تاکہ ان کی اس رائے کو سچھتا کر دیں اور وہ لوگ بھی ان کے ساتھ ہو کر رسول اکرمؐ کی نبوت پر ایمان لے آئیں۔ اس وقت انہوں نے یہ اشعار کہے :

اگر قیام قریش ایک دن اپنی ٹرانی دکھانے اور اپنے افتخارات گنانے کے لیے جمع ہوں۔

تو ان میں سب سے نیک نام اور سبھی بنی عبد مناف ہوں گے اور اگر بنی عبد مناف کے سردار بھی جمع ہو جائیں۔ تو ان میں سب سے زیادہ شریف اور ذمی مرتبہ بنی ہاشم ہوں گے۔

اور اگر ایک دن بنی ہاشم بھی فخر کریں تو انہیں محمدؐ پر فخر کرنا چاہیے

جو تین اشعار ابن اسحاق نے حذف کیے وہ یہ ہیں :

اور کینہ سوائے اس بزرگواری اور سرداری کے کسی چیز کے لیے نہیں ہے۔

جو خدا نے ہم سے مخصوص فرمائی اور یہ ہمارے لیے مایہ افتخار ہے کہ اس نے ہمیں اس کے لیے چنا۔

وہ لوگ جو حسد اور گھری دشمنی کی بنا پر غزت والوں کے مقابل ہوئے ان کے درمیان ہمیشہ کینہ حاکم ہے۔

ان میں سے ایک ”ولید“ ہے جس کا باپ ہمارے دادا کا علام ہے جو سحر کے وقت موٹے موٹے لدھوں کو چڑھنے کے لیے چڑھا کر کی طرف لے جاتا تھا۔

ولید سے مراد ہی ولید بن مغیرہ ہے جو رسول اکرمؐ کا ملاقات اڑاتا تھا۔ وہی ابو طالبؐ کے پاس گیا تھا تاکہ آنحضرتؐ کا قریش کے ایک نوجوان سے تبادلہ کر لیں۔ تب اس کے بارے میں قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی :

یعنی (اے رسولؐ !) تم مجھے اور اس شخص کو نہیں لینے دو جسے میں نے اکیلا پیدا کیا۔ لہ

لہ سورة مدثر آیت ۱۱ + یہ آیت ولید بن مغیرہ کی نذر میں نازل ہوئی، اس کے قبیلے والے اسے ”وحید“ کہ کرتے تھے تفصیل کے لیے دیکھیے: روض الانف جلد اصفہان، ۱۴، ان ایثرب: الکامل جلد ۴ صفحہ ۳۲۳ + تفسیر خازن جلد ۴ صفحہ ۳۲۵

نے تحریر کیا اور اس کی ایک نقل کعبہ میں شکا دی گئی یا قریش کا یہ اجتماع  
خیف بن کناتہ میں ہوا جو ایک رتیلا میدان تھا۔

اس واقعہ کے بعد ابوالعب کے علاوہ جو قریش کے ساتھ ہو گیا، تمام  
بنی ہاشم اور بنی مطلب — ابوطالبؑ کے ہاں جمع ہوتے اور ان کے  
ساتھ یہاں وادی میں چلتے گئے۔ جہاں وہ دو سال تک اور بیتوں کے سال  
تک رہے۔ اس وادی میں انہوں نے پوری ثابت قدمی و کھانی بیان تک  
مرحک گھاس اور درختوں کے پتے چاکر گزارہ کرتے رہے۔

ابن کثیر لکھتا ہے:

اس وادی میں قیام کے دو لان ابوطالبؑ — رسول اکرمؐ کا خاص  
خیال رکھتے تھے۔ وہ ہر رات ان کے سر پانے کھڑے ہو جاتے تاکہ دشمنوں  
کے بڑے ارادے اور ان کے کسی ملکہ جملے کو روک سکیں۔

پھر جب بھی لوگ سو جاتے تو وہ اپنے بیٹوں اور بھائیوں میں سے  
کسی ایک کو حکم دیتے کہ وہ رسول اکرمؐ کے بستر میں سوئے اور آنحضرتؐ سے  
لکھتے کہ وہ اس شخص کے بستر میں سو جائیں۔

ایک دن کے بعد خدا نے تعالیٰ نے اپنے پیغمبرؐ پر دھی نازل کی کہ  
عہد نامے کے وہ تمام انفاظ کر جن میں ظالمانہ شرائط لکھی گئی تھیں انہیں دیکھ

لہ قریش کا یہ خوش عہد نامہ حومہ شہنشہ بخشت میں منصوبہ بن گکرہ،  
بغیش بن عامر، نصر بن حرث، ہشام بن عمرو، علکو، بن ابی طلوا اور منصور بن  
عبد سمیت پنج افراد میں سے کسی ایک نے تحریر کیا تھا۔

کیونکہ وہ ان میں سب سے زیادہ پاک دل اور سخنی ہے، نیز خدا  
کا چٹا ہوا ہے یہ

## قریش کا عہد نامہ اور ابوطالبؑ

قبائل قریش جمع ہوئے اور انہوں نے ٹھیکیا کہ باہم ایک عہد نامہ لکھیں  
کہ جس کی رو سے وہ بنی ہاشم اور بنی مطلب کے خلاف متحد ہو جائیں۔ نیز یہ عہد  
کریں کہ ان کے ساتھ شاری بیاہ اور کوئی لیں دین نہیں کریں گے۔ اس کے  
علاوہ ان کی طرف سے صلح کی کوئی تجویز قبول نہیں کریں گے اور ان پر ترکی  
نہیں کھائیں گے۔ وہ اس عہد پر قائم رہیں گے تا و قتیکہ بنی ہاشم رسول اللہؐ  
سے علیحدگی اختیار نہ کریں اور انہیں قتل کرنے کے لیے ان کے سپرد  
نہ کروں۔

یہ سب باتیں ایک عہد نامے کی شکل میں لکھی گئیں جو مصوہ بن علکمہ

لہ ابن ہشام: سیرت جلد اصفہ ۲۵-۲۸۳ + ابن سعد: طبقات جلد ۸  
صفہ ۱۸۶ + طبری: تاریخ جلد ۲ صفحہ ۲۱۸ تا ۲۲۱ + دیوان ابوطالبؑ صفحہ  
۲۲۳ + روض الانف جلد اصفہ ۱۸۱-۱۸۲ + ابن ابی الحدید: تشرح نسخ البلاғہ  
جلد ۳ صفحہ ۳۰۶ + ابن کثیر: تاریخ جلد ۲ صفحہ ۲۵۸-۲۶۲، جلد ۳ صفحہ ۲۲-۲۳  
+ ۳۹ میلیون الارض جلد اصفہ ۹۹-۱۰۰ + ابن القفار: تاریخ جلد ۱  
صفہ ۱۱۶ + سیرہ حلیہ جلد اصفہ ۳۰۶ + طبلۃ الطالب صفحہ ۴۹ تا ۴۹ انسی الطالب  
صفہ ۵ (اس میں کہا گیا ہے کہ ابوطالبؑ کے یہ اشعار تک آنحضرتؐ کی تبویت کی تصدیق کرنے  
کا ثبوت ہیں)۔

ابوطالبؓ نے جواب دیا: میں تمہارے سامنے ایک تجویزیں کرتا ہوں جو ہمارے تمہارے درمیان انصاف کر دے گی۔ میرے بھتیجے (محمدؐ) نے مجھے ایک خبردی ہے اور مجھے لیقین ہے کہ اس نے جھوٹ نہیں بولا، وہ خبری ہے:

خدکے تعالیٰ نے تمہارے عہد نامہ پر ایک کیڑے کو مسلط کیا، جس نے اللہ کے نام کے علاوہ اس کا کوئی لفظ باقی نہیں چھوڑا۔ اگر صورت حال ایسی ہی ہو، جیسا کہ محمدؐ نے دعویٰ کیا ہے تو تمہیں چاہیے کہ اپنے کام سے ہاتھ دینے لو۔ کیونکہ ان حالات میں ہم اسے تمہارے حوالے نہیں کریں گے مگر یہ کہ ہمارا آخری فرد تک مارا جائے۔ تاہم اگر معاملہ اس سے مختلف ہوا اور جو کچھ میرے بھتیجے نے کہا ہے وہ غلط ہو تو ہم اسے تمہارے حوالے کر دیں گے، پھر تمہیں اختیار ہو گا کہ اسے قتل کر دو یا زندہ رہنے دو۔

قریش نے کہا: تمہیں منتظر ہے۔ لیکن جب وہ عہد نامہ کھولا گیا تو معلوم ہوا کہ جو کچھ رسول اکرمؐ نے فرمایا وہ درست ہے۔ اس کے باوجود بھی وہ ضد کی بنابرائے گئے: ”یہ کام تمہارے بھتیجے کے جادو کا نتیجہ ہے“ بلکہ یہ بات ان کے خفیے اور دشمنی میں اضافے کا موجب بن گئی۔ جب قریش نے دیکھ لیا کہ اصلیت وہی ہے جس کی رسول اکرمؐ نے خبردی — تو ابوطالبؓ نے انہیں مخاطب کرتے ہوئے کہا: ہاں تواب ہم کس بنابر محاضرے اور قید میں رہیں، جبکہ یہ ثابت ہو گیا ہے کہ خود لوگ ہی اس سے باز آ جاؤ یہ

نے چاٹ لیا ہے اور فقط اللہ کا نام باقی رہ گیا ہے۔

آنحضرتؐ نے اس امر کی اطلاع ابوطالبؓ کو دی تو انہوں نے پوچھا: میرے بھتیجے! کیا تمہیں اس معاہدے سے تمہارے پور دگار نے آگاہ کیا ہے؟ رسول اکرمؐ نے جواب دیا: ”جی ہاں!“

تب ابوطالبؓ نے کہا: ٹوٹے ستاروں کی قسم! تم نے مجھ سے ہرگز جھوٹ نہیں کہا۔

اس کے بعد ابوطالبؓ — بنی ہاشم اور بنی مطلب کے ایک گروہ کوئے کراس وادی سے روانہ ہو گئے، حتیٰ کہ مسجد الحرام میں جا پہنچے۔ قریش کو یہ دیکھ کر ٹرا تجھب ہوا اور وہ سمجھے کہ یہ لوگ شدید تکالیف کے مارے والے وادی سے باہر آگئے ہیں اور محمدؐ کو ہمارے حوالے کرنا چاہتے ہیں۔ مگر ابوطالبؓ نے کہا: اے قریش! ہمارے تمہارے درمیان کچھ ایسے مسائل پیدا ہو گئے ہیں جن کی تمہارے عہد نامے میں خاطر خواہ نشاندہ ہی نہیں کی گئی۔ اس لیے تم اپنا عہد نامہ لے آؤ، ہو سکتا ہے کہ ہماری تمہاری صلح ہو جائے۔

یہ بات انہوں نے اس ڈر سے کہی کہ کہیں وہ لوگ عہد نامہ لانے سے پہلے ہی اسے دیکھنے لیں اور اس کی حقیقت ان پر واضح نہ ہو جائے۔ ادھر قریش کو اب اس بارے میں کوئی شک نہ تھا کہ ابوطالبؓ اپنے بھتیجے (محمدؐ) کو ان کے حوالے کر دیں گے۔ یہی وجہ تھی کہ انہوں نے عہد نامہ اپنے پاس رکھا اور اسے کھولنے سے پہلے ابوطالبؓ سے کہا: کیا ابھی وہ وقت نہیں آیا کہ تم نے اپنے اور ہمارے درمیان جو بگار ڈال رکھا ہے اس سے باز آ جاؤ یہ

اس کے اخلاق اپنے ہیں وہ صاحبِ کمال ہے اور اسے خدا کی  
تائید حاصل ہے۔  
وہ بڑے معروفوں میں شجاع ہے، جیسا کہ تمہیں علم ہے۔  
وہ ایک چمکتا ستارہ ہے جو روشنی پکھیرتا ہے۔  
دوسرے قبیلوں نے ہمارے کارناموں میں کب شرکت کی ہے؟  
اور حالانکہ ہم نے بہت پکھے سے باہم دوستی کا پیچان بازدھ رکھا ہے  
اور ہم ایک دلت سے قلم سنبھل کر بھی تیار نہیں ہوتے۔  
اور ہم جو کچھ چاہیں وہ سختی اور زبردستی کے بغیر حاصل کر لیتے ہیں  
اے فضی بن کلاب کے فرزند و اکیا تم ہوش دھواں میں ہو؟  
اور کیا تم اس کی کچھ خبر کھتھتے ہو جو کل تمہیں پیش آنے والا ہے؟  
یہ جان لو کہ میں اور تم اس شخص کی طرح ہیں جس نے کہا:  
اے کوہ اسود! تیری زبان ہوتی تو بتلتا کیونکہ کوئی اور گواہ نہیں

۱۷

لہ ابن سعید: طبقات جلد اصفہر ۳۱۹۰-۱۴۱۷ + ابن ہشام: سیرۃ جلد اصفہر ۳۹۹  
تاریخ ۳۰۰ + ابن قیمۃ: عیون الاخبار جلد ۲ اصفہر ۱۵۱ + تاریخ یعقوبی جلد ۲ اصفہر ۲۲۰  
+ استیعاب جلد ۲ اصفہر ۲۵۵ - حالات سهل بن یعنیا + صفت الصفوة جلد اصفہر ۲۵۲  
+ روض الانفت جلد اصفہر ۲۳۱ + بغدادی: خنز انشہ الارب جلد اصفہر ۲۵۲  
+ ابن کثیر: تاریخ جلد ۳ اصفہر ۹۰۰-۹۶۰-۸۲۰ + عیون الاخبار جلد اصفہر ۱۲ + خصلہ اکبری  
جلد اصفہر ۱۵۱ + دیوان ابوطالب صفحہ ۱۳۰ + سیرۃ حلیبی جلد اصفہر ۳۵ تا ۳۶۷  
دخلان: سیرۃ جلد اصفہر ۲۸۶ تا ۲۹۰ + طبیعت اطیاب صفحہ ۹-۱۵ + ۲۲۰-۲۲۱

۱۰۱

لائق ہو کہ تم سے قطع تعلق کیا جاتے اور تم پر سختی کی جائے۔

پھر آپ اپنے ہمراہ میوں سکیت خانہ کعبہ کے پردوں کے درمیان  
پہنچے اور کہا: اے پروردگار! ہمیں اس شخص پر فتح نصیب کر جس نے ہم کو  
ظلہم روا رکھا، ہم سے رستہ داری کے تعلقات توڑ دیے اور جو باتیں نلشائافت  
تمہیں وہ اس نے ہمارے لیے مناسب تمجیہں۔  
اس واقعہ کے بعد قریش کا ایک گروہ اس عمدناہ کی مخالفت اور  
اس کی شرائط کو توڑ دیتے پر تکلیف گیا۔ اس پر ابوطالب نے یہ اشعار کہتے:  
کیا خدا نے نفیل کے اس عظیم نشان کی نجربہ مارے سعیدر کے راستے  
جانے والے مہاجر وں تک پہنچی ہے؟ ۱۷  
وہ عظیم نشان جوان کے دفاع اور حفاظت کے لیے ظاہر ہوا، کیونکہ  
خدا لوگوں پر صہراں ہے۔

ان کے لیے وہ بڑی خبر یہ ہے کہ قریش کا عمدناہ پارہ پارہ ہو گیا  
اور جس عمل کو خدا کی رضا حاصل نہ ہو، اس میں خرابی ہی خرابی ہے  
وہ مدد نامہ مخفی جھوٹ، وہ کوکا اور جادو کی پوٹ تھا۔  
اور ہر جادو اپنا مقصد حاصل کرنے سے پہلے فنا ہو جاتا ہے  
ہاں! اپنی شخصیت، اپنے باپ دادا اور خاندان کے حاضر سے ٹڑا آدمی  
احمد ہی ہو گا، جیکہ لوگوں میں سے بڑے آدمیوں کو گنا جاتے  
وہ خدا کا پیغمبر اور سخنی و شجاع خاندان سے ہے۔

لہ یا ان مہاجر مسلمانوں کی طرف اشارہ ہے جو سعیدر کے راستے جو شریعت تھے۔

۱۰۰

اشخاص ان کے گرد جمع ہو گئے، تب انہوں نے وصیت کرتے ہوتے کہا:  
 اے قریش! تم خدا کی مخلوق میں سے برگزیدہ گروہ اور سرزین  
 عرب کے کارپرداز ہو، تمہارے درمیان ایک قابل اطاعت پیشوائی دلوار  
 سردار اور عفود درگزر کرنے والا ہادی (محمدؐ) موجود ہے۔ تم جانتے ہو کہ  
 عربوں میں کوئی ایسا افتخار اور بڑائی کا نشان نہیں ہے جو تم نے حاصل  
 نہ کیا ہے، نیز کوئی ایسا اشترف اور بزرگواری نہیں کہ جو تم نے نہ پائی ہو۔  
 اسی سناریو تم دوسرے عربوں سے برتر ہو اور اسی لیے وہ لوگ پانچ معاملات  
 میں تم سے رجوع کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ تمہارے ساتھ جنگ بھی  
 کرتے ہیں اور تمہارے مقابلے پر آپس میں اتحاد کرتے ہیں۔

پس سن لوگہ میں تمہیں اس عمارت (کعبہ) کے احترام کی وصیت  
 کرتا ہوں، کیونکہ اس میں خدا نے تعالیٰ کی خوشخبری، اقتصادی اور عاشی  
 استحکام اور صیبیت کے وقت تمہاری ثابت قدمی کا راز پوچھیا ہے۔  
 اپنے رشتہ داروں سے وابستہ ہو اور ان سے اپنا تعلق نہ تردد  
 کیوں کر صلہ، حکم طول عمر کا موجب بنتا ہے اور اس سے افزاد قبیلہ کی تعداد  
 میں اضافہ ہوتا ہے۔

اپنے بڑے لوگوں کے بارے میں ناشکر گزاری اور ان پر زیادتی کرنا  
 چھوڑ دو، کیونکہ یہی دونوں چیزیں اگلے لوگوں کی بلاکت کا سبب بنتی تھیں۔  
 دنوت دینے والے کی دعوت قبول کرو اور سائل جو چیز مانگے اسے  
 دیدو، کیونکہ زندگی میں اور موت کے بعد کی بڑائی بھی اسی میں ہے۔  
 ہمیشہ سچی بولو اور امانت میں خیانت نہ کرو، کیونکہ یہ طریقہ

قریش کے اس عہد نامے کے بارے میں ابن اثیر لکھتا ہے:  
 اس عہد نامے، اس کے ظالمانہ مضامین اور اس کو دیکھ کے چاٹ  
 یعنی کے متعدد ابو طالب نے کچھ اشعار کے کہ ان میں سے چند ایک یہ میں:  
 بلاشبہ عہد نامے کے اس واقعہ میں عبرت اور نصیحت ہے۔  
 اور جب قوم کے غیر حاضر لوگوں کو پتا چلے گا تو وہ تعجب کریں گے۔  
 خدا نے تعالیٰ نے اس عہد نامے میں سے ان کے نفع اور ناقصی کے پی  
 کی باقیوں کو نابود کر دیا۔  
 اور قریش کی ان مخالفانہ باقوں کو جو انہوں نے سچے یقین بر کے بارے  
 میں لکھی تھیں۔

پس انہوں نے جوبات کی تھی وہ غلط ثابت ہو گئی  
 اور جو کوئی نا حق باتیں بنائے وہ یکسر جھوٹا ہے لہ

## وقتِ وفات ابو طالبؓ کی

### قریش کو نصیحت

کلبی کہتا ہے:

جب ابو طالب کا وقتِ وفات قریب آپنچا تو قریش کے سر برآورہ

اعزہ و اقرباً میں محبت پیدا کرتا ہے اور عوام انس میں بزرگواری حاصل ہونے کا موجب ہے۔

بیان تمہیں محمد کے ساتھ بھلائی کرنے کی نصیحت کرتا ہوں، کیونکہ دہ قریش میں سب سے بڑھ کر امتناد (ایمین) اور سارے عرب میں سب سے بڑے راستگور صادق (ایپیں)، نیزان میں وہ تمام خصوصیات موجود ہیں کہ جن کی میں نے تمہیں وصیت کی ہے۔ وہ ہمارے پیشے ایسی دعوت اور ایسا پیغام لاتے ہیں کہ جسے دل اور روح قبول کرتے ہیں، یہکہ نیزان بدگولوں کے خوف سے انکار کرتی ہے۔ خدا کی قسم! یوں لگتا ہے جیسے میں دکھریا ہوں کہ عرب کے مختکشوں، صحرائشیوں اور بے کس لوگوں نے مودت کی دعوت پر بیک کہا، ان کے قول کی تصدیق کی۔ ان کی نبوت کا احترام کیا اور انہیں موت کی سختیاں سنتی پڑی ہیں۔

نیزان کے اس طرز عمل سے قریش کے بزرگ اور میں ان کے مقابلے میں مکتر اور پیش ہو گئے، ان کے گھر و بیان ہو گئے اور ان میں سے کمزور لوگ مرداری کے رتبے کو پہنچ گئے۔ یہی وہ وقت ہو گا جب کہ ان میں جو سب سے بڑا ہو گا وہ رسول اکرمؐ کا سب سے زیادہ محاج ہو گا اور جو ان میں سب سے کمزور ہو گا وہ ان سے کچھ زیادہ فائدے اٹھائے گا۔

کیونکہ دا انی عرب دشمنی اور محبت کو راه راست محمدؐ کے لیے خاص کر دے گا، اپنے دل کو ان کے لیے پاک صاف کرے گا اور ان کو اپنا ہادی قرار دے گا۔

اے قریش۔۔۔ خبردار! ہاں اپنے بھائی عبد اللہؐ کے بیٹے محمدؐ

کے بارے میں خبردار ہو۔۔۔ اس سے محبت رکھو اور اس کی جماعت (مسلمین) کے حامی رہو۔

خدا کی قسم! جو شخص اس کی راہ پر چلتا ہے وہ بہایت یا تاب ہے اور جسے اس سے بہایت مل جائے وہ سعادتمند نہ جاتا ہے۔ ہاں تو اگر میری زندگی کچھ بڑھ جاتی اور میری موت میں تاخیر ہو جاتی تو میں آئیوں سختیوں اور مصیبتوں میں محمدؐ کا حامی اور مددگار رہوتا۔ لہ علامہ ایمنی کہتے ہیں:

یہ وصیت جو ایمان اور بہایت سے لہریز ہے، اس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ ابو طالبؐ نے زبان سے رسول اکرمؐ کی تصدیق کو اپنی قوم کی بدگوئی کے خوف سے زندگی کے آخری لمحات تک ملتوی کر دیا تھا۔ کیونکہ یہ بات مسلمانوں پر ان لوگوں کے شدید گھٹے اور ان میں کمزوری اور انتشار پیدا کرنے کا موجب بن سکتی تھی۔ نیزاً اگر ایسے حادث وقوع پذیر ہوتے تو ابو طالبؐ کے لیے آنحضرتؐ کا دفاع کرنا ممکن نہ ہوتا۔ اگرچہ پہلے دن سے ہی رسول اکرمؐ کی رسالت پر ایمان ان کے قلب و روح میں جاگزیں ہو گیا تھا، یہکہ جب ان کی موت کا وقت آپنچا اور نذکورہ بالا مصافت اندیشی

لہ رہ من الائف جلد اصفوہ ۲۵۹ + موالہب لدنیہ جلد اصفوہ ۲۷ + تاریخ انھیں جلد اصفوہ ۳۳۹ + ثمرات الاوراق جلد ۲ صفوہ ۹ + بونغ الارب جلد اصفوہ ۲۳ + سیرۃ جلبیہ جلد اصفوہ ۳ + دحلان: سیرۃ جلد اصفوہ ۹۲ + اسنی المطابق صفوہ ۵۔

ایمان کی دلیل قرار دیا ہے اور پھر اس سے بہتر دلیل ہو یعنی کیا سکتی ہے جیسا کہ  
وہ کھنچتا ہے:

میری نظر میں یہ چیز تنھا ناممکن ہے کہ ابوطالب — رسول اکرم  
کی تابعت کو پدایت تھیں اور رسول کو یعنی اس کی دعوت دلیں، لیکن خود  
ہم خفہت صلیل کی تابعت اور فرمانی داری نہ کرتے ہوں۔

علامہ ایڈنی کہتے ہیں:

عقل سلیم اس بات کو تسلیم نہیں کرتی کہ ان تمام حالات اور واقعات  
میں ابوطالب کے طرزِ عمل کی وجہ اس کے علاوہ کچھ اور یہ کہ انہوں نے  
دین ہیئت کو قبول کر لیا تھا اور وہ سے اس دین کے لانے والے پیغمبر کی  
تصدیق کرچکے تھے۔ اگر ایسا نہیں تو یہ وہ کیا سبب تھا جو انہیں قریش کے  
خضب، سنگدی اور ایذا رسانی کا مقابلہ کرنے نیز اپنی زندگی کا آرام و آسائش  
کھو دیئے پر آمادہ کرتا تھا۔ حصوصاً اس وقت جب وہ خود اور انکے خاص  
مشترکواروں کا ایک گروہ اس وادی میں دن گزار رہا تھا۔ جہاں ز  
زندگی خوشگل تھی، نہ سکون حاصل تھا اور نہ ہی خطہ دور ہوا تھا۔ اس دور  
میں وہ قریش کی جانب سے سنگدی، قطع تعلق اور وردناک زیادتیاں بڑھتی  
کر رہے تھے۔ ہاں آئے کوئی چیز تھی۔ جس نے انہیں ان سب تک لیفت  
کا مقابلہ کرنے پر آمادہ کیا تھا۔ ایک ایسا دین کہ جس کے صحیح ہونے کا انہیں  
کوئی یقین نہ تھا اور جس کی حقیقت کو انہوں نے تسلیم نہیں کیا تھا، آمادہ اس  
کی خاطر کئی سال کی قید اور محاصرے کی صیبیت مولے سکتے تھے؟ خدا  
گواہ ہے کہ ایسا نہیں ہے اور ان سب مصائب کو برداشت کرنے کی

کی کوئی ضرورت نہ ہی تو وہ جس کو ان کے وجود کے بندبند نے قبول کریں  
تھا، اسکو وہ اپنی زبان پر بھی لے آئے اور اپنی جاودائی وصیت کے ذریعے  
رسول اکرم کے بارے میں وہ سفارشات کیں جن کا ذکر اپر کیا گیا ہے۔

## وقت وفات ابوطالبؑ کی

### اپنے خاندان کو وصیت

ابن سعد اپنی کتاب طبقات الکبری میں لکھتا ہے:

جب ابوطالبؑ کی دفات کا وقت آپنچا تو انہوں نے بنی عبدالمطلب  
کو بلا کران سے یوں خطاب کیا:

”جب تک نعم محمدؐ کی بایتیں سوگے اور ان کے احکام کی پڑیں  
کرو گے نیکی اور بھلائی کو ہاتھ سے نہیں دو گے، پس ان کی  
حیات اور پیردی کرو تاکہ ہدایت پاؤ۔“

ایک اور روایت میں یوں بیان ہوا ہے:

اے بنی ہاشم! محمدؐ کی تصدیق کرو اور ان کی اطاعت کرو تاکہ  
ہدایت اور نجات پاؤ۔ لہ

برزنجی نے اپنی کتاب اسنی المطالب میں ان بالوں کو ابوطالبؑ کے

لہ تذکرۃ الخواص صفحہ ۵ + خصائص الکبری جلد صفحہ ۲۰۵-۲۰۴ + دھلان:  
سیرۃ جلد اصفحہ ۹۲-۹۳ + اسنی المطالب صفحہ ۱۰۴۔

پروردگار نے انہیں صدّرِ حمی کے لیے بھیجا اور اس امر کے لیے مبوعہ کی  
ہے کہ وہ فقط خدا کی پرستش کر دیں اور اس کے علاوہ کسی کی پرستش نہ  
کریں ۔۔۔ اور رمیس نے دیکھ مدد سب سے بڑھ کر صادق اور  
ایں ہیں ۔۔۔

شیخ ابراہیم حنفی نے "ہنایت الطلب" میں "عد و لفظی" سے  
روایت کی ہے کہ اس نے کہا:  
میں نے ابوطالب رضی اللہ عنہ سے سننا کہ انہوں نے کہا: میرا صادق  
اور امین بھیجا کر بخدا وہ بے حد سیا ہے، اس نے مجھ کو بتایا کہ خدا نے تعالیٰ نے  
ام سے صدّرِ حمی برقرار کرتے، نماز قائم کرنے اور زکوٰۃ دینے کے لیے بھیجا، نیز  
یہ حکم ہی دیا: "شکر رتا رہتا کہ تجھے روتی ملے اور ناشکامت بنتا کہ تجھے  
عذاب نہ دیا جائے" ۔۔۔



لہ ابن حجر: اصحابہ جلد ۷ صفحہ ۱۱۶ + ۱۱۷ سنی المطالب صفحہ ۶ + سید فخار: کتب المحدث  
صفحہ ۲۶ بروایت ابو نعیم صفہانی اور بروایت ابو الفرج صفہانی۔ نیز خطیب  
بغدادی نے بھی اس کو روایت کیا ہے۔

و جو خدرا پان کا نخستہ ایمان اور رسول اکرم ص کی نبوت کے نیقین کے سوا کچھ اور  
نہیں ہے اور نہ ہو سکتی ہے۔ وہ زیرِ قاری جوان واقعات کی جزئیات  
پر عنور کرے گا، اس پر یہ بات واضح ہو جائے گی۔

نما ہر ہے کہ فقط رشتہ داری اور قبائلی تعلقات یہ تمام تکالیف بردا  
کرنے کا موجب نہیں ہو سکتے، جیسا کہ یہ تعلقات ابوطالبؓ کے بھائی ابو ابی  
کے لیے کوئی ایسا محکم نہیں تھے۔ پھر اگر یہ فرض کر بھی لیا جائے کہ ابوطالبؓ،  
رسول اکرم ص سے اپنی رشتہ داری کی بنا پر ان کا دفاع کرتے تھے، تو بھی یہ  
رشتہ داری اس کا سبب نہیں بن سکتی کہ اس صراحت سے رسول اکرم ص  
کی تقدیم کی جائے اور یہ کہا جائے کہ جو کچھ آنحضرتؐ لائے ہیں وہ بھی ہے۔  
نیز یہ اعلان کرنا کہ آپ میشل موسیؐ اور وہی رسول ہیں جن کی سابقہ کرتا ہوں  
میں بشارت دی کئی ہے، بلکہ یہ کہنا کہ جو کوئی ان کی پیروی کرے وہ ہدایت پا  
ہے اور جو آنحضرتؐ کے راستے سے منحرف ہو جائے اور سرکشی اختیار  
کرے۔ وہ مگر ہے۔

علاوہ ایں ابوطالبؓ کی ایسی ہی اور بھی بہت سی باتیں ہیں جن  
میں وہ واضح الفاظ میں لوگوں کو رسول اکرم ص کی طرف دھوت دیتے ہیں اور  
یہی ان کے سلم ہونے کا بیان ثبوت ہے۔

## ایک حدیث جو ابوطالبؓ سے مروی ہے

اسحاق بن عیسیٰ ہاشمی ابو رافع سے اور وہ ابوطالبؓ سے نقل کرتے ہیں  
کہ میں نے اپنے بھتیجے محمد بن عبد اللہ سے سننا کہ انہوں نے کہا: ان کے

تیسرا باب

ایمان ابوطالبؑ کے متعلق

آپ کے

أهل و عَيَال کی رائے

ہاشمی بزرگوں جب المطلب کے فرزندوں اور ابوطالبؓ کی اولاد سے ان (ابوطالبؓ) کے راسخ الاسلام اور سختہ ایمان کی بلند آہنگ شہادتوں کے علاوہ کوئی اور بات روایت نہیں ہوئی۔ پھر جو اپنی نقل ہوئی ہیں وہ اس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ ابوطالبؓ کے رسول اکرمؐ کی حمایت کرنے کی اس کے سوا کوئی اور وجہ نہ تھی کہ وہ آنحضرتؐ پر ایمان لے آتے تھے اور ”گھر والا جانتا ہے کہ گھر کے اندر کیا ہے؟“ لہ ابن اثیر اپنی کتاب جامع الاصول میں لکھتا ہے کہ اہلیت علیہم السلام کے نقطہ نظر کے مطابق رسول اکرمؐ کے چھاؤں میں سے حمزہؑ، عباسؑ اور ابوطالبؓ کے علاوہ کسی نے اسلام قبول نہیں کیا۔

---

لہ اہلُ الْبَيْتِ اَذْرَى يَهَافِي الْبَيْتِ

نے جواب دیا: اگر طعنوں کا ڈر نہ ہوتا اور یہ خیال نہ ہوتا کہ قریش سمجھیں گے،  
میں نے وہ بات موت کے خوف سے کمی ہے تو میں یقیناً وہ بات زبان پر  
رے آتا۔ پھر جب ان کی موت کا وقت آیا اور ان کے ہونٹ ہے تو عباس  
نے ان پر کان دھرا اور کہا: اے ہجتیج! بخدا کہ آپ نے انہیں جو بات کئے  
کہا حکم دیا تھا وہ انہوں نے کہہ دی ہے۔ تب رسول اکرم نے فرمایا: شکر  
ہے خدا کا — اے چھا! شکر ہے اس خدا کا کہ جس نے آپ کو ہدایت  
فرمائی۔ لہ

امحمد زینی دحلان: سیرۃ حلیہ جلد اصفہن ۲۹ پر مکھتا ہے:  
شیخ حیمی نے شرح بر شرح جو ہرۃ التوہید شعرانی میں نیز سبکی اور  
بعض دیگر مورخین نے نقل کیا ہے کہ عباس بن عبد المطلب کی مذکورہ بالارواۃ  
بعض صوفیاء پر عالم کشفت میں مبنی بر حق ثابت ہو چکی ہے اور ان کی نظر میں  
ابوطالبؓ کے مسلم و نومن ہوتے ہیں کوئی شک نہیں ہے۔  
علام امینی کہتے ہیں:  
یہ حدیث ہم نے بعض اہل سنت کا ساتھ دینے کے لیے بیان کی ہے۔

وراثہ ابوطالبؓ کو یہ دو جملے زبان سے ادا کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ جبکہ  
انہوں نے اپنی قسمی زندگی نظم و نشر میں اس کلمہ طیبہ کا اعلان کرنے، اس کو  
دوسروں کے سامنے پیش کرنے، مخالفین سے اس کا دفاع کرنے اور آخری  
وہ تک اس کی خاطر تکلیفیں اٹھانے میں گزاری تھی۔ پھر زندگی کے ان

ہاں تو اہلیتؓ نے ہر درمیں ہر نسل کے لوگوں کو باصرہ اخت اس  
حقیقت سے آگاہ کیا اور مخالفین کے مقابلے میں تمیش بیسی موقع احتیار کیا۔  
۱۔ ابن ابی الحدید: شرح الحجۃ البلاғ جلد سوم صفحہ ۳۱۲ پر مکھتا ہے:  
عباس بن عبد المطلب اور ابو بکر بن ابی تھافہ سے متعدد طریقوں اور  
مختلف الفاظ میں روایت آتی ہے کہ ابوطالبؓ اس دنیا سے خصت نہیں  
ہوئے مگر اس وقت جب انہوں نے کہا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ  
چنانچہ یہ ایک مشور روایت ہے کہ وفات کے وقت ابوطالبؓ نے آہستہ  
آہستہ کچھ باتیں کیں جو ان کے بھائی عباس نے سنبھلے۔  
علاوہ ازیں امام علیؓ سے بھی روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: ابوطالب  
دنیا سے نہیں گئے مگر یہ کہ انہوں نے رسول اکرمؓ کی خوشنودی حاصل کری۔  
ابن عباس سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا:

جب ابوطالبؓ کی بیماری زور پکڑ گئی تو رسول اکرمؓ نے ان سے فرمایا:  
اے چھا! ادھ بات کہہ دیجیے تاکہ قیامت کے دن میں آپ کی شفاعت  
کر سکو۔ جبکہ وہ بات سے آپ کی مراد کلمہ شہادت تھا۔ ابوطالبؓ

لہ ابن ہشام: سیرۃ جلد ۲ صفحہ ۲۰ + بیہقی: دلائل النبوة + ابن حبیب:  
تاریخ جلد ۲ صفحہ ۱۳۳ + ابن سید انناس: عیون الائٹ جلد اصفہن ۱۳۱ +  
اصحای حلیہ صفحہ ۱۱۶ + موابہب لد تیرہ جلد اصفہن ۱ + سیرۃ حلیہ جلد  
صفہ ۲۰ + دحلان: سیرۃ جلد اصفہن ۸۹ + اسنی المطاب  
صفہ ۲۰

اور بزرگی اسی المطالب کے صفحہ ۳۵ پر لکھتا ہے:

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم قریش کے جاہل لوگوں کے خرے عالیٰ ہو کر ابوطالب کے جنازے پر نے آئے اور ان کے نماز جنازہ نہ پڑھنے کی وجہی تھی کہ اس وقت تک یہ مشروع نہ ہوئی تھی۔

اسلمی دعیوں نے نقل کیا ہے:

ابوطالب نے ۱۰ بیعت، نصف شوال میں وفات پائی اور امام المومنین خدیجۃ الکبریٰ فہر ان سے ۳۵ دن بعد دنیا کے فانی سے عالم جاودا تی کو حدیبیہ۔ ان دو ساخنوں پر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو بے حد دکھر ہوا اور آپ نے اس سال کو عامَ الخزن بنا جاتا۔ لیکن میرا خیال ہے کہ ابوطالب خواہ اس سے ہزار گن بلنڈ آدائز میں بھی اپنے اسلام کا اعلان کریں پھر بھی ان لوگوں کے لیے ان کے اسلام پر یقین کرنا دشوار ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ یہ میں بھی نہیں جانتا!

### قابل توجہ

ابوطالب کی تاریخ وفات کے بارے میں سنی مأخذ اور شیعہ متابع میں بھی ڈیا خلاف ہے۔ بعض نے ان کی تاریخ وفات وہی بیعت کے دسویں سال مہ شوال کے نصف میں بیان کی ہے اور بعض نے دون کا ذکر کیے بغیر

---

+ ابن ابی الحبیب: تحریخ البلاғہ جلد ۲ صفحہ ۳۱۳ + دحلان: سیرۃ جلد ا  
صفحہ ۹ + نجات ابن طالب، بزرگی۔  
لہ ابن سعد: طبقات جلد ا صفحہ ۱۰۶ + مقریزی: امتناع صفحہ ۷۲ +  
ابن کثیر: تاریخ جلد ۳ صفحہ ۱۳۷ + سیرۃ حلیبیہ جلد ا صفحہ ۳۷ + دحلان:  
سیرۃ جلد ا صفحہ ۲۹۱ + اسی المطالب صفحہ ۱۱

آخری محدثات میں ابوطالبؓ کو محمد اسلام کے یہ دو جملے رسمی طور پر زبان سے ادا کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ ابوطالبؓ اپنی زندگی میں کب کافر یا مگرہ ہوتے تھے کہ وہ ان دو جملوں کو زبان پر لا کر ایمان اور ہدایت سے حصہ پاتے؟ کیا رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حقانیت پر ایمان رکھنے کی شہادت ان تمام یاتوں اور ان اشعار سے نہیں ملتی؟ جو ابوطالبؓ نے کہے اور جن کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے۔ وہ تمام اشعار اور کلمات ایسے ہیں کہ اگر ان طالب کے ساتھ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی صحابی کے اشعار اور کلمات ان سے پست بھی ہوتے تو اس کی شہرت کا ڈھنڈو را پیشجاہتا اور اس کے فضائل بیان کرنے میں غلوتے کا میا جاتا۔ لیکن میرا خیال ہے کہ ابوطالبؓ خواہ اس سے ہزار گن بلنڈ آدائز میں بھی اپنے اسلام کا اعلان کریں پھر بھی ان لوگوں کے لیے ان کے اسلام پر یقین کرنا دشوار ہے۔ ایسا کیوں ہے؟ یہ میں بھی نہیں جانتا!

۲۔ ابن سعد نے طبقات ابکری جلد ا صفحہ ۱۰۶ اور عبید اللہ بن الورافع سے اور اس نے امام علیؑ کا قول نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی اطلاع دی۔ آپ وپڑے اور پھر فرمایا: چاؤ اور ان کو عسل و کفن دے کر پسرو خاک کرو۔ خدا ان کی محضرت کرے اور ان پر رحمت فرمائے۔

یہی بات واقعی کی روایت میں بھی اس فرق کے ساتھ موجود ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابوطالبؓ کی خبر وفات سن کر شدید گری فرمایا اور پھر کہا جاؤ اور یہی

میں میری کفالت کی اور جب میں بڑا ہوا تو میری نصرت کی ہے۔ خدا اس پر  
میری خاطر سے آپ کو جزئے خیر دے۔  
بعہ آپ ان کے تابوت کے پاس گئے اور ان کی طرف دیکھتے ہوئے  
فرمایا: میں آپ کا رشته دار ہوں اور آپ کو اس کی نیک جزا مل گئی ہے۔  
۲۔ اسحاق بن عبد اللہ بن حارث کا بیان ہے کہ رسول اکرمؐ کے چا  
عباسؐ نے کہا: اے خدا کے رسول! کیا آپ کو امید ہے کہ پروردگارِ عالم  
ابو طالبؑ پر لطف و کرم فرمائے گا اور انہیں بخش دے گا۔  
آنحضرتؐ نے جواب دیا: میں اپنے پروردگار سے ہر شیرکی امید  
رکھتا ہوں۔<sup>۱۷</sup>

#### ۵۔ انس بن مالک نے کہا ہے:

ایک اعرابی رسول اکرمؐ کے پاس آیا اور اس نے عرض کیا:  
یا رسول اللہ! ہم آپ کے پاس اس حالت میں آتے ہیں کہ ہماری  
اوٹیاں باقی نہیں رہیں اور ہمارے پاس ایک شیرخوار پچے کو سیر کرنے  
کے لیے بھی دو دھنہیں ہے۔ پھر اس نے یہ اشعار کئے:

لہ طبقات خدا صفحہ ۱۰۴ اپر ابن سعد نے عفان بن سلم، حادب سلم، ثابت  
بنی ای اور اسحاق بن عبد اللہ را یہ معتبر راویوں سے یہ روایت نقل کی  
ہے۔ علاوہ ازیں دیکھیے: خصائص الکبریٰ عبداً صفحہ ۷۸ + نہایت الطلب  
شیخ ابراہیم حنفی + طرائف صفحہ ۶۸ + ابن الہویہ شرح نجح البلاغہ  
جلد ۳ صفحہ ۳۱۱ + سیوطی ہیئتیم والمنۃ صفحہ ۷۶۔

ان کی وفات شوال میں اور بعض نے پہلی ذی القعده کو بتائی ہے۔ جبکہ بعض نے  
ان کی وفات بعثت کے دسویں سال میں شعب ابی طالب نے نکل آنے کے  
بعد کار رمضان کو اور بعض نے اسی سال ماہ ربیع میں بتائی ہے۔  
۲۔ بیہقی، ابن عباس سے نقل کرتا ہے:

رسول اکرمؐ ابو طالب کے جنازے سے واپس آئے تو آپ فرمائے  
تھے: اے چچا! میری آپ کے ساتھ رشته داری تھی اور خدا کی طرف سے  
آپ کو اس کا بدل مل گیا ہے۔

اور خطیب کی روایت میں یوں نقل ہوا ہے:  
رسول اکرمؐ نے ابو طالب کا جنازہ دیکھا تو فرمایا: اے چچا! میری  
آپ کے ساتھ رشته داری ہے، خدا آپ کو اس کا اچھا بدل دے گا۔<sup>۱۸</sup>  
تاریخ یعقوبی جلد ۲ صفحہ ۲۷ پر لکھا ہے:

جب رسول اکرمؐ کو بتایا گیا کہ ”ابو طالب فوت ہو گئے“ تو آپ  
کو بے حد دکھر ہوا اور آپ بہت بے چین ہو گئے۔ پھر آپ ان کی میت پر  
پہنچے، ان کے دائیں رخسارے کو چار دفعہ اور بائیس کوئین دفعہ مس  
کر کے فرمایا: چچا جان! آپ نے میرے چھپن میں میری پرورش کی، میتی

لہ دلائل النبوة بیہقی + خلیلیب بغدادی: تاریخ جلد ۳ صفحہ ۱۹۴ +  
ابن کثیر: تاریخ جلد ۳ صفحہ ۱۲۵ + تذکرۃ الحوادث صفحہ ۶ + نہایۃ الطلب،  
شیخ ابراہیم حنفی + طرائف صفحہ ۸۶ + اصحاب جلد ۳ صفحہ ۱۱۶ + سیوطی:  
شرح شوال المفتخر صفحہ ۱۳۶۔

اور کہا: یا رسول اللہ! ہم تو ڈوب رہے ہیں۔  
 آنحضرت نے فرمایا: اے بارش! خود شرپ نہیں بلکہ اس کے  
 ارد گرد یہیں جائیں۔

جونہی آپ نے فرمایا۔۔۔ وہ بادل ہٹ گئے جو ایک مرصع تاج  
 کی طرح مدینہ پر چھائے ہوتے تھے۔ اس پر رسول اکرمؐ اس طرح ہنسنے کے  
 آپ کے دندان مبارک ظاہر ہو گئے، پھر فرمایا: خدا ابوطالبؐ کو جزئے  
 نیز ہے! اگر وہ زندہ ہوتے تو ان کی آنکھوں میں طراوت آ جاتی۔  
 کون ہے جو ہمیں ان کا شعر پڑھ کر سنائے؟  
 امام علی علیہ السلام نے عرض کیا: یا رسول اللہ! شاید آپ کی  
 مراد ان کے اس شعر سے ہے:

وَابِيضَ يَسْتَسْقِي الْغَمَامُ بِوْجَهِهِ  
 شَمَالُ الْيَمَّا مِنْ عَصْمِهِ الْأَرَامِلُ لَهُ  
 رَسُولُ أَكْرَمٍ نَّزَّلَ فَرِمَيَا: "هَاهُ!

پس انہوں نے ابوطالبؐ کے اس قصیدے کے چند اشعار پڑھے۔  
 جبکہ آنحضرتؐ منبر پر تشریف فرماتھے اور ابوطالبؐ کے لیے غخشش کی دعا  
 کر رہے تھے دریں اتنا بسی کنائز میں سے ایک آدمی اٹھا اور اس  
 نے یہ اشعار کہے:

لَهُ أَبْيَسَ وَشَنْ چَرَےِ وَالاَبْرَزَرَگَ کِر جِس کے سامنے آتے ہی ایرانی سے بھر جاتے ہیں  
 وَهُ تَمَیُونَ کی فَرِیادَ کو پہنچنے والا اور یہوہ عورتوں کی پناہ گاہ ہے۔

ہم اس حالت میں آپ کے پاس آئے ہیں کہ ہماری ٹکیوں نے  
 اپنے گریبان خون سے ترکریے ہیں۔  
 اور ماوں نے شدید کمر دری کی وجہ سے اپنے بچوں سے ہاتھ کھینچ  
 لیے ہیں۔

اں میں اپنے بچوں کو گوہ میں لینے کی سکت نہیں ہے  
 گویا وہ بے فائدہ اور ناکارہ ہو کر رکھنی ہیں  
 اور جو چیز انسانوں کی خوراک ہے وہ ہمیں نصیب نہیں  
 سوائے خفطل اور درختوں کے پتوں اور چھال کے  
 اور ہمارے پاس سوائے آپ کی پناہ ڈھونڈنے کے کوئی راستہ  
 نہیں۔

اور پیغمبروں کے علاوہ لوگوں کی پناہ گاہ کون ہو سکتا ہے؟  
 پس رسول اکرمؐ اس حالت میں اٹھئے کہ آپ کی چادر زین پر  
 نگست رہی تھی۔ آپ منبر پر تشریف لے گئے، خدائے تعالیٰ کی حمد و شنا  
 بجالائے اور پھر فرمایا: اے پور دگار! تو ہم پر فراواں اور طویل بارش  
 برسا، تاکہ اس کے ذریعے ہماری کھیتیاں الگیں، ماوں کی چھاتیاں  
 دودھ سے پر ہو جائیں اور زین پر اپنی موت کے بعد اس کے ذریعہ جو بڑا  
 زندگی حاصل کرے، جیسا کہ انسان عدم سے وجود میں آتے ہیں۔

ابھی رسول اکرمؐ کی دعا ختم بھی نہیں ہوئی تھی کہ اسماں پر بھلی  
 چکی اور بارش متزدروں ہو گئی۔ بارش اتنے زور سے ہوئی کہ سب  
 دلیر اور ہمادر لوگ ڈر گئے اور انہوں نے رسول اکرمؐ سے مدد چاہی  
 ۱۲۰

بزنجی — اسی المطالب میں لکھتا ہے:

رسول اکرمؐ کا یہ ارشاد کہ ”خدا ابوطالبؐ کو جزئے خیر دے یہ خلاہ کرتا ہے کہ اگر ابوطالبؐ زندہ ہوتے اور آنحضرتؐ کو منیر پیش کریں تو باش کی دعا مانگتے ہوئے دیکھتے تو یقیناً خوش ہوتے اور ان کی آنکھوں میں طراوت آجائی۔ ہاں تو رسول اکرمؐ کا ابوطالبؐ کی دفات کے بعد یہ فرمانا اس امر کا شاہد ہے کہ ابوطالبؐ آنحضرتؐ کی باتیں سن کر خوش ہوتے تھے اور ان کی آنکھیں روشن ہو جاتی تھیں۔ پس ابوطالبؐ کی یہ کیفیت اس کے علاوہ اور کسی بات پر دلالت نہیں کرتی کہ وہ رسول اکرمؐ کے کمالات سے آگاہ تھے اور ان کے بھی ہونے کی تصدیق کر کے ولی مرت محسوس کرتے تھے۔

علام امینی کہتے ہیں:

بہت سے موذین نے رسول اکرمؐ کے بارش طلب کرنے کی دستان نقل کی ہے اور اس میں سے ”خدا ابوطالبؐ کو جزئے خیر دے“ کے الفاظ حذف کر دیے ہیں۔ ہمارے قارئین اس تحریف کا مقصد بہتر طور پر سمجھ سکتے ہیں اور بلاشبہ اس کی وجہ باری نگاہوں سے بھی او جھل نہیں ہے۔

۴۔ این ابی الحدید نے ترجمہ البلاع جلد سوم صفحہ ۲۱۶ پر لکھا ہے: سیرت موسیخ اور مختاری میں منتعل کتابوں میں آیا ہے کہ جنگ بدر میں جب ”عتبہ بن ربیعہ“ یا ”شیبہ“ نے ابو عبیدہ بن حارث بن مطلب کا پاؤں کاٹ دیا تو علیؐ اور رسول اکرمؐ کے چچا حمزةؐ — ابو عبیدہ کی مدد کو پہنچا۔ انہیں بچایا اور عتبہ کو قتل کر دیا۔ پھر وہ ابو عبیدہ کو میدان جنگ سے خیز خاص میں لے گئے اور ان کو رسول اکرمؐ کے

الہی پاس تجھے ہی زیبا ہے اور پاس اس کی طرف سے ہے جو شکر کرتا ہے

اور ہم نے پیغمبرؐ کے چہرے کی برکت سے بارش کی نعمت حاصل کی ہے وہ پیغمبرؐ جس نے اپنے پروردگار کو پکارا ہے

یوں پکارا ہے کہ سب کی آنکھیں ان پر گلی ہوئی تھیں زیادہ دیر تھیں گزری تھی اور وہ حقیقت ایک بات سے بھی کم

کہ عاقیل ہوئی اور ہم نے بارش کے قطرے دیکھے وہ بڑی تیز بارش تھی اور ابھی بادل پانی سے بھرے تھے

جن کے ذریعے خدا تعالیٰ نے مضر کی قوم کو سیراب کیا

میہک اسی طرح جیسے پیغمبرؐ کے چھا ابوطالبؐ نے کہا تھا

وہ (محمد) صاحب کمال اور مخصوص پیغمبر ہے اس کی خاطر خدا تعالیٰ بادلوں سے مینہ برساتا ہے

یہ ایک امر واقع ہے جو معراج بیان نہیں یہ اشعار سن کر رسول اکرمؐ نے فرمایا: اگر کوئی شاعر اچھے شعر کہتا ہے تو یقیناً تم اس سے بھی اچھے شاعر ہو۔ لہ

لہ مادری: اعلام النبوة صفحہ ۷۷ + براہم الصنائع جلد صفحہ ۲۸۳ + ابن ابی الحدید: شرح نجح البلاع جلد ۲ صفحہ ۳۱۶ + سیرہ حلبیہ + عدۃ القاری جلد ۳ صفحہ ۳۲۵ + سیوطی: شرح شواہد المعنی صفحہ ۱۳۰ + زینی دھلان: سیرہ جلد اصفہان ۸ + اسی المطالب صفحہ ۱۵۱ + طبیۃ الطالب صفحہ ۲۳۔

(ابو طالبؑ) کے صاحب ایمان ہوتے کا یقین تھا۔ ورنہ عام لوگوں کے نزدیک ایک کافر سے محبت کرنے کی کوئی قیمت ہے کہ رسول کریمؐ کے نزدیک اس کی کوئی قیمت ہو اور وہ بھی اس کی اولاد کے لیے؟ جبکہ رسول اکرمؐ نے جناب عقیل سے یہ بات ان کے ایمان لانے کے بعد کہی ہے۔ لہ

اگر ہم اس مفروضے کو قبول کر لیں کہ ابو طالبؑ نے رسول اکرمؐ کا دین اختیار نہیں کیا تھا، پھر آنحضرتؐ کی ان سے محبت تجуб انگیز نہ ہوگی؟ اور اس سے بھی زیادہ تجуб انگیز یہ بات ہوگی کہ انہوں نے اس محبت کا انہما ابو طالبؑ کی وفات کے بعد کیا! بلکہ عقیل سے ابو طالبؑ ہی کی محبت کو ان سے اپنی محبت کا سبب بھڑایا!!

۸۔ ابو شعیم اور بعض دوسرے مولفین ابن ابو عباس سے لفظ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ابو طالبؑ۔ رسول اکرمؐ سے بے حد محبت کرتے تھے۔ یہاں تک کہ عقناوہ آنحضرتؐ کو چاہتے تھے۔ اتنا اپنے بیٹوں کو بھی نہ چاہتے تھے اور تمیشہ انہیں اپنے بیٹوں پر ترجیح دیتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ وہ آنحضرتؐ کے علاوہ کسی کے ساتھ نہیں سوتے تھے اور جب کبھی باہر جاتے تو آپ کو اپنے ساتھے جاتے تھے۔

ابو طالبؑ کی وفات کے بعد قریش نے رسول اکرمؐ کو وہ تکلیفیں دینیں شروع کر دیں جو وہ ابو طالبؑ کی زندگی میں نہیں دے سکتے تھے۔ یہاں تک کہ

حضور میں بھادیا، جبکہ اس کے پاؤں کی بُڑی کاگوڈا نظر آ رہا تھا۔ ابو عبیدہ نے کہا: یا رسول اللہؐ اگر ابو طالبؑ زندہ ہوتے تو دیکھتے کہ انہوں نے یہ بات غلط نہ کی تھی:

خدا کے تھر کی قسم! تم نے جھوٹ کہا کہ ہم محمدؐ کو چھوڑ دیں گے اور ان کے پہلو میں جنگ کرنے اور ان کی حمایت کرنے پر تیار نہ ہوں گے ہم اس وقت تک ان کی نصرت کریں گے جب تک ان کے ارد گرد ڈھیر نہ ہو جائیں۔

اور اس مقصد کی خاطر ہم اپنی عورتوں اور پکوں کو بھی بھلادینگے حاضر ہوں کا کہتا ہے کہ اس دن رسول اکرمؐ نے ابو عبیدہ بن حارث اور ابو طالبؑ کے لیے بھی مخففت کی دعا کی تھی۔

۴۔ روایت ہے کہ رسول اکرمؐ نے عقیل بن ابو طالبؑ کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا: ”اے ابایزید! میں تم سے دو وجہ کی بنا پر محبت کرتا ہوں۔ ایک تو اس لیے کہ تم میرے رشتہ دار ہو اور پھر اس لیے کہ میں جانتا ہوں، میرے چچا ابو طالبؑ تھیں کہنی شدت سے چاہتے تھے۔ لہ یہ واقعہ اس بات پر شاہد صادق ہے کہ آنحضرتؐ کو اپنے چچا

لہ استیعاب جلد ۲ صفحہ ۵۰۹ + ذخیر العقیل صفحہ ۴۲۲ + تاریخ الحمیس جلد اصفہو ۱۶۳ + بھیجی عامری: بحیثیۃ المحافل جلد اصفہو ۳۲ + ابن الحسید: شرح نجح البلاغہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۲ + مجمع الزواید جلد ۹ صفحہ ۷۲۳۔

دیروں کو اسی طرح نشانہ بنایا ہے، جیسا کہ ابوطالبؓ نے اپنے اس شعر میں کہا تھا:

عقلت کعبہ کی قسم! تم نے جھوٹ بولا ہے، جو کچھ ہم دیکھ رہے ہیں اگر وہ حقیقت ہو تو ہم اپنی تلواریں تمہارے سرداروں اور دیروں پر سوت لیں گے۔

۱۰۔ عافظ ابن فنجوی نے ایک مرفوع حدیث نقل کی ہے کہ ابن عباس نے امام علی علیہ السلام سے خطاب کرتے ہوئے کہا:

اگر (رسول اکرمؐ کے) جانشین کا تقریر میری ذمہ داری ہوتی تو میری نظر میں آپ سے بڑھ کر اس عہدے کا مستحق کوئی نہ ہوتا، کیونکہ آپ اسلام لانے میں سبقت کرنے والے ہیں۔ آپ رسول اکرمؐ کے رشتہدار ہیں اور داماد یعنی مومنہ عورتوں کی سردار فاطمہ زہراؓ کے شوہر ہیں۔ اور اس سے پیشتر آپ کے والد ابوطالبؓ نے بھی رسول اکرمؐ کی خاطر تکلیفیں اٹھائیں ہیں۔ جب قرآن مجید (میں سے کچھ) نازل ہوا تو ابوطالبؓ نے وہ مجھے دیا تھا۔ اس کے لیے بھروسہ کا حق ہے، میری خواہش تھی کہ ان کے بعد یہیں وہ ان کے فرزندوں کے ذریعے ہی ادا کر دوں۔ ۱۰

علامہ علیؒ میں کہتے ہیں:

ان احادیث میں سے کسی ایک کا مضمون بھی ابوطالبؓ کے کفر سے مطابقت نہیں رکھتا۔ اس کے لیے یہ امور قابل توجہ ہیں:

لہ ۱ غافی جلد ۱ صفحہ ۲۸۰ + طبیعت الطالب صفحہ ۳۸۰ + کفایت الطالب الکتبی صفحہ ۱۸۰

قریش کے محققوں میں سے ایک احمد نے آنحضرتؐ کے سرپرہمنی ڈال دی۔

تب آپ اس حالت میں گھر تشریف لائے کہ مٹی آپ کے سر پر ملی ہوئی تھی اور آپ کی بیٹی آپ کا سر و صورتے ہوئے رورہی تھیں۔ رسول اکرمؐ نے انہیں مخاطب کر کے فرمایا: میری بیٹی! رو و مت۔ کیونکہ خدا تمہارے باپ کا محافظا ہے۔ قبل اس سے کہ ابوطالبؓ کی وفات ہو جائے، قریش نے میری مخالفت میں ایسا کوئی اقدام نہیں کیا تھا۔

ایک اور روایت ہے کہ آنحضرتؐ نے فرمایا: قریش ہمیشہ سے اس انتکار میں تھے کہ کب ابوطالبؓ کی وفات ہوتی ہے۔ ایک تیسری روایت کے مطابق آپ نے فرمایا: قریش ابوطالبؓ کے سامنے دبلے رہے۔ یہاں تکہ وہ فوت ہو گئے۔ ۱۰

۹۔ عبد اللہ نے کہا: جنگ بدر میں مقتولین قریش کی لاشیں میدان میں پڑی تھیں۔ رسول اکرمؐ نے ان کو دیکھتے ہوئے ابو بکر کو مخاطب کر کے فرمایا: اگر آج ابوطالب زندہ ہوتے تو دیکھتے کہ ہماری تلواروں نے ان سرداروں اور

۱۰۔ تاریخ طبری جلد ۲ صفحہ ۲۶۹ + تاریخ ابن عساکر جلد اصنفہ ۲۸۰ + مسند رک حاکم جلد ۲ صفحہ ۶۲۲ + تاریخ ابن کثیر جلد ۳ صفحہ ۱۲۲ + صفت الصفتہ جلد اصنفہ ۲۱ + زخیری: الفائق جلد ۲ صفحہ ۲۱۳ + تاریخ الحنفیں جلد اصنفہ ۲۵۳ + سیرہ جلبیہ جلد اصنفہ ۳۲۵ + فتح الباری جلد اصنفہ ۱۵۳ + شرح شواہد المحتقی صفحہ ۱۳۶ + اسنی المطالب صفحہ ۱۱۰ + حلبة الطالب صفحہ ۱۵۲ + ۱۵۳ - ۵۲۔

لوگ ہوں۔ (سورہ مجادلہ۔ آیت ۲۲)

- ۱۔ اے ایمان والو! میرے اور اپنے دشمنوں کو دوست نہ بناؤ۔ تم تو ان کے پاس دوستی کا پیغام بھیجتے ہو اور وہ اس دینِ حق سے انکار کرتے ہیں جو تمہارے پاس آیا ہے۔ (سورہ مجتہدہ۔ آیت ۱)
- ۲۔ اے ایماندار! اگر تمہارے باپ اور بھائی ایمان پر کفر کو ترجیح دیتے ہیں تو تم ان کو اپنے خیرخواہ نہ سمجھو۔ تم میں جو لوگ ان سے افتد کہیں گے تو ایسے ہی لوگ ظالم ہیں (سورہ توبہ آیت ۲۳)
- ۳۔ اور اگر یہ لوگ خدا اور رسول پر اور جو کچھ ان پر نازل کیا گیا ہے، اس پر ایمان رکھتے تو ہرگز ان کو دوست نہ بناتے۔ (سورہ مائدہ آیت ۸۱)

انہی جیسی اور بھی بہت سی آیات ہیں۔



رسول اکرمؐ اپنے خلیفہ (علیہ السلام) کو ایک کافر (ابو طالب) کے عسل کفن کا حکم کبھی نہ دیتے اور ان کے لیے مغفرت اور رحمت کی دعا نہ فرماتے۔ (حدیث ۳-۲ میں آپ نے ان کے عسل کفن کا حکم دیا اور دعا نے مغفرت بھی فرمائی ہے)۔ ابو طالب کافر ہوتے تو حضور اکرمؐ ان کے لیے خیر بلکہ محل خیر کی آزو نہ فرماتے۔ (حدیث ۴ میں آپ کے ان کے لیے محل خیر کی آزو فرمائی ہے)۔ ابو طالب کافر ہوتے تو آنحضرت ان کے لیے بخشش کی دعا نہ فرماتے۔ (حدیث ۵ میں آپ نے ان کے لیے بخشش کی دعا فرمائی ہے)۔ ابو طالب کافر ہوتے تو بنی اکرمؐ ان کے لیے طلب مغفرت نہ کرتے۔ (حدیث ۶ میں آپ نے ان کے لیے طلب مغفرت فرمائی ہے)۔ ابو طالب کافر ہوتے تو رسول کریمؐ ان کی محبت میں عقیل سے محبت ظاہر نہ کرتے۔ (حدیث ۷ میں آپ نے ابو طالب کی محبت میں عقیل سے محبت ظاہر فرمائی ہے)۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ کسی شخص کا کفر ایک مسلمان کو اس کے بارے میں ان اعمال میں سے ایک بھی عمل انجام دینے سے روکتا ہے۔ چنانچہ ایک کافر کے حق میں یہ سارے اعمال انجام دیے جائیں اور ان کے انجام دینے والے بھی خود رسول کریم ہوں، جنہوں نے خدا نے تعالیٰ کے یہ ارشادات بیان کیے ہیں:

- ۱۔ جو لوگ غدا اور یوم آخرت پر یقین رکھتے ہیں، تم ان کو خدا اور اس کے رسولؐ کے دشمنوں سے دوستی کرتے ہوئے نہ دیکھو گے۔ اگرچہ وہ ان کے باپ یا بیٹے یا بھائی یا خاندان ہی کے

چوتھا باب

ایمان ابوطالب کے بارے میں

معصومین علیہم السلام کے

پاکیزہ کلمات

## احادیث رسول

تمام رازی نے فوائد میں اپنی اشادے کے ساتھ عبداللہ بن عمر سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا:

رسول اکرم نے فرمایا: جب قیامت برپا ہوگی تو میں اپنے باپ اپنی ماں اور اپنے چچا ابوطالبؓ ایزاس شخص کی شفاعت بھی کروں گا جو ایام جاہلیت میں میرا بھائی تھا۔ لہ

تاریخ یعقوبی جلد ۲ صفحہ ۲۶ پر ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا: خدا کے عز و جل نے مجھ سے چار اشخاص کے بارے میں میری شفاعت قبول کرنیہ وعد

---

لہ ذ خاتر العقبی صفحہ ۱۳۳ + درج المبین صفحہ ۱۳۳ + سالک المحفوظ صفحہ ۱۳۳

## ۲- کلمات امیر المومنین علیؑ

امام علیؑ نے اپنے والد کے مرثیے میں یہ اشعار کہے:

ابوطالبؑ، اے پناہ یئنے والوں کی پناہ گاہ  
اور اے رحمت کی زور دار بارش اور اے اندر ہوں کی رشی  
سچ تو یہ ہے کہ آپ کے نزد ہنئے سے غیرت مندر ہوں کے دل ٹوٹ  
گئے اور وہ سست پڑ گئے ہیں  
اور نعمتوں کے مالک پروردگار نے آپ پر رحمت نازل کی  
اور آپ کو اپنی خوش نوری سے نواز تارہ  
کیونکہ آپ پیغمبرؑ کے لیے واقعی بہترین چھا تھے لہ  
اس ضمن میں ابن ابی الحدید نے بھی امام علیؑ سے متوجہ ذیل اشعار  
نقش کیے ہیں:

رات گئے بولنے والے پرندوں کی آواز دل پر میرا دل بھرا آیا  
انہوں نے پھرستے مجھے وہ سخت دکھیا دل لایا  
ابوطالبؑ کے انھوں جانے کا دکھ کہ جو بڑے سخی اور فیقوں کی پناہ گا  
تھے۔

قبید قریش کے لوگ ان کی وفات پر خوش ہوتے ہیں

لہ ابن جوزی: تذکرۃ المخواص صفحہ ۶۷ + دیوان ابوطالبؑ صفحہ ۳۶  
سید فیار: کتاب الجنتہ صفحہ ۲۲

کیا ہے: میرا باپ، میری ماں، میرا جچا اور میرا بایام جاہلیت کا بھائی۔ لہ  
ابن جوزی نے اپنی اسناد کے ساتھ امام علی علیہ السلام سے مرفوغاً  
روایت کی ہے کہ رسول اکرمؐ نے فرمایا:

جزریل مجھ پر نازل ہوئے اور کہا: خدا نے تعالیٰ آپ پر سلام کے بعد  
فرماتا ہے کہ وہ پشت جس نے آپ کو ظاہر کیا، وہ پیٹ جس نے آپ کو  
اٹھایا اور وہ رشیتہ دار جہنوں نے آپ کی سر پرستی کی، میں نے ان پر دوڑخ  
کی آگ حرام کر دی ہے۔ وہ پشت — عبد اللہ بن عبد المطلب، وہ پیٹ  
— آمنہ بنت وہب اور وہ رشیتہ دار آپ کے چھا ابوطالبؑ اور رجحی  
فاطمہ بنت اسد ہیں۔ ۲۷

رسول اکرمؐ نے فرمایا: جزریل نے مجھ سے کہا کہ خدا نے تعالیٰ نے آپ کو  
چھا شخص کے بارے میں خاص شفاعة عطا کا حق عنایت فرمایا ہے:

اس پیٹ کے بارے میں جس نے آپ کو اٹھایا (آمنہ بنت وہب)۔  
اس پشت کے بارے میں جس نے آپ کو ظاہر کیا (عبد اللہ بن عبد المطلب)۔  
اس رشیتہ دار کے بارے میں جس نے آپ کی سر پرستی کی (ابوطالبؑ)۔  
اس گھر کے بارے میں جس نے آپ کو پناہ دی (عبد المطلب)۔  
اس شخص کے بارے میں جو ایام جاہلیت میں آپ کا بھائی تھا اور... ۲۸

لہ بھی اور دوسری حدیث میں ایام جاہلیت کے بھائی کا مطلب رضاعی بھائی ہے۔  
۲۷ سیوطی: تقطیم والمنۃ صفحہ ۲۵۶۔

۲۸ ابن ابی الحدید: شرح رجح البلاعہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۱۔  
۱۳۲

## ۲۔ کلماتِ امام سجادؑ

روایت ہے کہ جب امام علی بن حسین (سجادؑ) سے ایمان ابوطالبؑ کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا: یہ بڑی عجیب بات ہے! خدا تعالیٰ نے اپنے رسولؐ کو کافر مدد سے مسلمان عورت کا نکاح کرنے سے منع فرمایا ہے، جبکہ امام علیؑ کی والدہ اور ابوطالبؑ کی زوجہ - خاطمہ بنت اسد - جو سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والوں میں سے تھیں، وہ ابوطالبؑ کے عقد میں رہیں حتیٰ کہ وفات پا گئے۔ لہ

## ۳۔ کلماتِ امام باقرؑ

امام باقرؑ سے اس بارے میں سوال کیا گیا کہ بعض روگ کتنے ہیں ابوطالبؑ کا تھکانا آگ کا ایک گڑھا (جہنم) ہے۔ امامؑ نے فرمایا: اگر ابوطالبؑ کا ایمان ترازو کے ایک پلڑے میں اور آج کے لوگوں کا ایمان دوسرے پلڑے میں رکھا جائے تو یہی ابوطالبؑ کے ایمان کا پڑا! بھاری رہتا۔ پھر فرمایا: کیا تم نہیں جانتے ایمر المؤمنینؑ نے حکم دیا تھا کہ عبداللہؑ کے فرزند اور ابوطالبؑ کے لیے صحیح سجالیا جائے۔ پھر آپ اپنی وصیت میں بھی ان کے لیے فرشتہ صح انجام دینے کی تاکید فرمائے۔ لہ

لہ ابن ابی الحمید: شرح نجح البلاعہ جلد ۲ صفحہ ۳۱۲  
۳۱۱ صفحہ ۲ جلد ۳

اور میں نے تو کوئی ایسا شخص نہیں دیکھا جو حمیثہ زندہ رہا ہو  
قریش اپنے اس نصوبے پر عمل کرنے لگے جو ان کی آرزوؤں کا آئندہ دار  
تفہ اور یہ نار و آرزویں جلد ہی انہیں ایک ناپسندیدہ مقام پرے  
آئیں گی  
وہ رسول اکرمؐ سے جھوٹی باتیں منسوب کرنے اور انہیں قتل  
کرنے کے خواہشمند ہیں  
اور وہ آنحضرتؐ کی گزشتہ زندگی کے بارے میں افتراء باندھتے ہیں  
تمکہ ہے خدا کے لھر۔ کعبہ کی کتم جھوٹ بولتے رہو گے یہاں  
ہم تمہیں تیزوں کی نوکوں اور ہندی تلواروں کا مزہ چکھائیں  
پس یا تم ہمیں نابود کرو گے یا ہم تمہیں (نابود کر دیں گے)  
یا یہ کہ تم رشتہ داروں کے ساتھ صلح کو بہتر پاؤ گے  
ورنہ حقیقی زندگی تو فقط محمدؐ کے پیشویں ہی مل سکتی ہے  
اور ہم بھی باشتم۔ بہتر بن اور ممتاز ترین انسان (رسول اکرمؐ)  
کے ساتھ ہیں

امیر المؤمنین علیؑ سے منسوب دیوان میں ابوطالبؑ کے مرثیے کے  
سلسلے میں عمومی تغیر اور اضافے کے ساتھ اور بھی بہت سے مؤثر اشعار  
موجود ہیں، ہم نے تکرار کلام سے بچنے کے لیے ان کو نقل نہیں کیا۔

## ۶۔ کلمات امام رضا

ابان بن محمود نے امام علی رضا علیہ السلام کے نام ایک خط میں یوں لکھا:  
میں آپ پر قربان جاؤں مجھے ایمان ابوطالب کے بارے میں شک ہو گیا ہے۔

امام علیہ السلام نے اس کے جواب میں لکھا: جو شخص ہدایت کے واضح ہو جانے کے بعد رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرے اور مومنوں کے راستے کے علاوہ کوئی اور راستہ اختیار کرے تو جدھرہ پھر گیا ہے ہم بھی اسے ادھر ہی پھیر دیں گے۔ پھر جنم میں ڈال دیں گے اور وہ بہت ہی برا ٹھکاناتی ہے۔ لہ بعد اذیں تم جان لو کہ اگر تم ایمان ابوطالب پر یقین نہیں رکھتے تو تمہارا ٹھکانہ جنم ہے۔

مذکورہ بالا پاکیزہ کلمات میں سے ہر مخصوص کا کلام بجاۓ خود ہمارے مدار یعنی ایمان ابوطالب کو ثابت کرنے کے لیے کافی ہے، جبکہ یہاں وہ سب پاکیزہ کلمات نکجا ہو گئے ہیں۔ پس یہ ایک قطعی بات ہے کہ وہ ائمہؑ جو ابوطالب کی اولاد سے ہیں اور اپنی عصمت کی وجہ سے حق و حقیقت کے علاوہ کچھ بھیں کہتے، وہ اپنے بدیا علی کے حالات (اسلام و ایمان) کو دوسروں کی نسبت بہتر طور پر جانئے اور بیان کرنے والے ہیں۔

۱۵۵- آیت ۱۵- سورہ نصار

## ۵۔ کلمات امام صادقؑ

امام صادق علیہ السلام سے نقل کیا گیا ہے کہ آپ نے فرمایا: اصحاب کشف نے اپنے ایمان کو پوشیدہ رکھا اور کفر کا انہصار کیا۔ پس خدا نے تعالیٰ نے انہیں اس کا دنگا بدل عطا فرمایا۔ اسی طرح ابوطالبؑ نے بھی ایمان کو پوشیدہ رکھا اور شرک ظاہر کیا، چنانچہ خدا نے انہیں یہی اس کا دنگا بدل عطا فرمایا ہے۔ لہ

علام ایمنی کتے ہیں:  
یہ حدیث ثقة: الاسلام شیخ کلینی نے بھی امام صادقؑ سے غیر مرفوع طور پر ان الفاظ میں روایت کی ہے:

ابوطالبؑ کی مثال اصحاب کشف کی سی ہے کہ جہون نے اپنے ایمان کو پوشیدہ رکھا اور شرک ظاہر کیا۔ پس خدا نے انہیں اس کا دنگا بدل عطا فرمایا۔ لہ

سید فغار بن معدن نے حسین بن احمد مالکی کے طریقے سے ابن ابی الحمید کی مذکورہ بالا مبارکت نقل کی ہے اور اس پر ان الفاظ کا اضافہ بھی کیا ہے:  
”ابوطالبؑ راس دنیا سے رخصت نہیں ہوئے یہاں تک کہ انکو خدا نے تعالیٰ سے جنت کی بشارت مل گئی“۔ لہ

لہ ابن ابی الحمید: مشرح البلاعہ جلد ۳ صفحہ ۳۱۲  
۳۔ اصول کافی صفحہ ۲۲۸۔ ۳۔ سید فغار کتاب الجوہ صفحہ ۱۴۸

پانچواں باب

امام ابو طالبؑ کے انبات میں

علماء اہلسنت کے

قیمتی اقوال



## ۱۔ علامہ بزر بخشی

مکہ مکرمہ میں شافعیوں کے مفتی نے کیا حکم کہا ہے :

علامہ سید محمد بن رسول بزر بخشی نے ابو طالبؑ کی نجات کے بارے میں جو روشن اپنائی ہے وہ ان سے پھٹ کسی نے بھی نہیں اپنائی تھی۔ خدا انہیں اس کا بہترین بدرہ دے۔ ان کی یہ روشن ہر انصاف پسند اور یہ ایمان شخص کو خوش کر دیتی ہے کیونکہ اس میں روایات کو جھٹلانے یا ان کے مضامین کو ضعیف ثابت کرنے کا راستہ اختیار نہیں کیا گیا۔ اس کے بجائے انہوں نے اکثر وہ بیشتر ان کے ایسے اچھے معنی لیے ہیں جو احتلاف آراء کو دور کرتے ہیں۔ رسول اکرم ﷺ کی آنکھوں کی روشنی کا باعث بنتے ہیں اور ابو طالبؑ کی تنقیص یا ان سے دہمنی کے اس بھenor میں گرنے سے محفوظ رکھتے ہیں کہ جو رسول اکرم ﷺ کے لیے آزار

کام موجب ہے۔ لہ  
اس بارے میں خدا نے تعالیٰ فرماتا ہے :  
جو لوگ خدا اور اس کے رسول "کو تکلیف پہنچاتے ہیں" خدا نے ان  
پر دنیا اور آخرت میں لعنت کی ہے اور ان کے لیے دردناک عذاب مہیا  
کر رکھا ہے۔ ۲

یہ زیر یہ بھی فرماتا ہے :  
جو لوگ خدا کے رسول "کو تکلیف پہنچاتے ہیں" ان کے لیے دردناک  
عذاب ہے۔ ۳

## ۲۔ امام ابن حشی

امام احمد بن حسین موصیٰ حنفی (ابن حشی) نے شرح شہاب الاخبار  
میں لکھا ہے :  
ابو طالب کے ساتھ کینہ رکھنا، کفر کا ارتکاب کرنے کے مساوی ہے۔

۱۔ اسنی المطالب صفحہ ۳۳

۲۔ سورہ احزاب۔ آیت ۵۴

۳۔ سورہ توبہ۔ آیت ۶۱

۴۔ شہاب الاخبار۔ علامہ محمد بن سلامہ قضاوی (متوفی ۳۵۳ھ) کی تالیف  
ہے اور امام ابن حشی نے اس کی شرح لکھی ہے۔  
۱۲۲

## ۳۔ علامہ علی اجھوری

مالکی علاریں سے علام اجھوری نے بھی اپنے فتاویٰ میں اس  
مسئلے کی تائید کی ہے کہ ابو طالب سے کینہ رکھنا کفر کا ارتکاب کرنے کے  
مساوی ہے۔

## ۴۔ تلمذانی

تلمذانی — کتاب "شفا" پر اپنے حاشیے میں ابو طالب کا ذکر  
کرتے ہوئے لکھتے ہیں :  
یہ مناسب نہیں کہ ہم ابو طالب کو رسول اکرم ﷺ کی حیات کرنے والے  
کے علاوہ کسی اور حیثیت سے یاد کریں۔ کیونکہ انہوں نے اپنے قول اور فعل  
سے رسول اکرم ﷺ کی حیات اور نصیحت کی ہے۔ پھر ابو طالب کو برائی سے یاد کرنا  
وہ حقیقت رسول اکرم ﷺ کو دکھ دینا ہے اور جو شخص آنحضرت ﷺ کو دکھ دے وہ  
کافر ہے اور اسے قتل کر دینا چاہیے۔

## ۵۔ ابو طاہر

ابو طاہر بھی اس بات کا معتقد ہے کہ جو شخص ابو طالب کے ساتھ  
کینہ رکھنے والہ کافر ہے۔

## ۴- نیتی دھلان

زینتی دھلان نے — اسی المطالب — کے صفحات ۳۳، ۳۴ پر ۲۲ برمیان ابوطالبؑ کے موضوع پر بڑے بلند پایا اشعار نقش کیے ہیں۔ چونکہ ان میں سے بہت سے اشعار کا مضمون وہی ہے، جو پہلے ہی مختلف عبارات میں پیش کیا جا پہکا ہے۔ اس لیتے تکرار سے پچھے اور انحراف کا محاڈر کھنے کی خاطر وہ اشعار درج نہیں کیے گئے۔

### ۷- قرطی، سکی، شعرانی اور دیگر صوفیا

وہ تمام امور جو نجات ابوطالبؑ کے بارے میں علامہ بزرگی کے تحقیقی نظر کی تائید کرتے ہیں۔ ان میں ایک یہ ہے کہ بہت سے محقق علماء اور اہل کشف صوفیا بھی نجات ابوطالبؑ کے معتقد ہیں۔ ان اہل کشف میں قرطی، سکی، شعرانی اور بہت سے دوسرے صوفی حضرات شامل ہیں جو یہ کہتے ہیں: نجات ابوطالبؑ ایک ایسا مسئلہ ہے کہ جس کا ہم اعتقاد اور یقین رکھتے ہیں، اگرچہ ان کے نزدیک اس امر کے ثابت کرنے کا طریقہ — بزرگی کے طریقے سے مختلف ہے لیکن اس کے باوجود وہ نجات ابوطالبؑ کے بارے میں ان سے متفق ہے۔ لہذا اس مسئلے میں ان علماء اور صوفیا کا یہ اعتقاد — خدا نے تعالیٰ کے نزدیک لوگوں کے لیے جلت ہے، باخصوص ان دلائل اور بڑا ہیں کہ ہماری ہیں جو علامہ بزرگی نے اس بارے میں پیش کیے ہیں۔

شیعیان اہلیت میں ہے کسی کو بھی ایمانِ ابطال ب کے بارے میں شک و شہی نہیں ہے اور وہ انہیں اسلام و ایمان کے اعلیٰ مرتبے اور مبنی مقام پر فائز نہیں ہے۔ انہوں نے یہ احتجاج نسل اور رسول اکرمؐ کے خلص صحابہ اور ان کے نیک نفس تابعین اور معاصل کیا ہے۔ نیز انہوں نے ائمہ اہلیتؐ کی ان روایات کے ذریعے اس منے کی حقانیت کو تسلیم کر لیا ہے جن کا سلسلہ سندان کے جدی بزرگوار رسول اکرمؐ سے متصل ہے اور یوں ان کے مطالب کی درستی ثابت ہو گئی ہے۔

معلم اکبر شیخ مفیدؐ اپنی کتاب "اوائل المقالات" کے صفحہ ۲۵ پر لکھتے ہیں: شیعہ امامیہ اس بارے میں اتفاق نظر رکھتے ہیں کہ آدمؐ سے

اے صحابہ کے بعد کی نسل کے لوگ جنوں نے رسول اکرمؐ کو نہیں دیکھا تھا۔

متفق الراستے ہیں۔

جو چیزان کے خالص اسلام اور راستح ایمان پر گواہ ہے وہ ان کے اقوال اور افعال کا مجموعہ ہے جنہیں مسلمان اور موسمن انسانوں کے علاوہ دوسرے لوگ تسلیم نہیں کرتے لیکن ان سب باتوں کے باوجود فقط اہلیت کا اجماع ہی اس پر محبت ہے اور اعتماد و اعتبر کے قابل ہے۔

شیخ فتیال اپنی کتاب ”رد فتنۃ الوعظیں“ کے صفحہ ۱۲۰ پر لکھتے ہیں:

جان لو اور آگاہ رہو کہ برحق گروہ (شیعہ) نے ابوطالبؑ، عبدالشہ بن عبدالمطلب اور آمنہ بن وہب کے صاحب ایمان ہونے پر اجماع کیا ہے اور ان کا اجماع جھٹ ہے۔

سید طاؤس، اپنی کتاب ”طرائف“ کے صفحہ ۲۸ پر لکھتے ہیں:

یہ ایک حقیقت ہے کہ میں نے شیخ عمار کو ابوطالبؑ کے ایمان پر مسند و متفق پایا ہے۔

پھر صفحہ ۸ پر لکھتے ہیں:

اس میں کوئی شک نہیں کہ عترت (اہلیت رسولؐ، عزیزوں کے مقابلے میں ابوطالبؑ کے باطن کا حال بہتر طور پر جانتے ہیں۔ نیزان کے شیعوں نے بھی اس امر (ایمان ابوطالبؑ) پر اجماع کیا ہے اور ان کے ہاں اس بارے میں مستقل متألیفات بھی موجود ہیں۔ ہم نے کوئی ایسا مسلمان نہ دیکھا اور نہ سنا ہے کہ جو ان (ایمان ابوطالبؑ کے منکرین) کے برابر دیں کاظلیگار ہوا ہوتا ہم جیسا کہ ہم انہیں جانتے ہیں۔ وہ خبر و حسد یا استشارة بعید کی بستا پر بھی بعض کافروں کے ایمان کی توشنی کرتے

عبدالشہ تک رسول اکرمؐ کے تمام آباد اجداد موحدتے اور خداۓ عز و جل پر ایمان رکھتے تھے۔

پھر وہ اس پر یہ اضافہ کرتے ہیں:

شیعہ امامیہ کا اس بات پر اجماع (کامل وحدت نظر) ہے کہ ابوطالبؑ دنیا سے جہیشیت موسن رخصت ہوئے اور رسول اکرمؐ کی والدہ حضرت آمنہ بنت وہب عقیدہ توحید پر قائم تھیں۔

شیخ طوسیؑ، اپنی کتاب ”تبیان“ جلد دوم کے صفحہ ۳۹۸ پر لکھتے ہیں:

امام باقرؑ اور امام صادقؑ کے اقوال کے مطابق ابوطالبؑ مسلمان تھے اور اس پر شیعہ امامیہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ ان کے پاس اسکے متعلق ایسے فیصلہ کی دلائی ہیں جو یقین پیدا کرتے ہیں۔

شیخ طوسیؑ اپنی تفسیر ”مجمع البیان“ جلد دوم کے صفحہ ۲۸ پر لکھتے ہیں:

ایمان ابوطالبؑ پر اہل بیتؑ کا اجماع ثابت ہو چکا ہے اور یہ اجماع جھٹ ہے کیونکہ وہ ان شقیلین میں سے ایک شق ہیں جن سے وابستہ رہنے کے لیے رسول اکرمؐ نے لوگوں کو ان الفاظ میں حکم دیا ہے: اگر کوئی ان دونوں (قرآن و اہلیتؑ) کا دامن مضبوطی سے تھامے رہو گے ہرگز مکارا نہ ہو گے یہ سید فقار بن معد اپنی کتاب ”الجہۃ“ کے صفحہ ۱۳ پر لکھتے ہیں:

رسول اکرمؐ کے اہلیتؑ کا اجماع ہمارے لیے ابوطالبؑ کے ایمان پر بطور استدلال کافی ہے اور شیخ علامہ رحمی ایمان کے اسلام و ایمان پر

لہ یہاں حدیث شقیلین کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

اوقال ہیں جو کم اذکم چالیس احادیث پر مشتمل ہیں۔ اخصار کو ملحوظ رکھنے اور سکوار سے پچھے کے لیے یہاں ان تمام احادیث کی اسناد بیان کی گئی ہیں اور صرف وہ احادیث نقل کی ہیں جو مکرر نہیں ہیں۔

۱۔ روایت ہے کہ جبریلؐ رسول اکرمؐ پر نازل ہوئے اور آنحضرتؐ کے والد، والدہ اور بیوی جہاد ابوطالبؐ پر استش جنم کے حرام ہونے کی خبر لاتے۔ ۱۷

۲۔ روایت ہے کہ جبریلؐ رسول اکرمؐ پر نازل ہوئے اور آنحضرتؐ کو اپنے والد اور بیوی کی شفاقت کرنے کی اجازت ہونے کی خبر دی۔ ۲۷

۳۔ معلم اکبر شیخ مفید لکھتے ہیں:

جب ابوطالبؐ اپنے خالق جیتنی سے جاٹے تو امام علیؐ نے آگر رسول اکرمؐ کو اطلاع دی۔ آنحضرتؐ یہ خبر سن کر غمگین ہو گئے اور پھر امیر المؤمنینؐ سے فرمایا: تم جا کے ان کے غسل، حنوط اور کفن کا انتظام کر د جب انہیں وفن کرنے کے لیے تخت پر لٹا دیا جائے تو مجھے بھی اطلاع کر دینا۔ امام علیؐ نے ایسا ہی کیا اور جب ان کی بیت تخت پر رکھ دی گئی تو آنحضرتؐ وہاں آئے اور بہت دکھی ہو کر فرمایا: ”لے چھا! میری آپ کی

لہ ابو علی فتائی: رد فضیلۃ المؤذنین صفحہ ۱۲۱ + اصول کافی صفحہ ۲۳۲ + شیخ صدقؐ: معانی الاخبار + سید فخار بن معد: کتاب البجۃ صفحہ ۸ + ابو المفتح رازی: تفسیر جلد ۴ صفحہ ۲۱۰۔

۴۔ سید فخار بن معد: کتاب البجۃ صفحہ ۸

ہیں۔ لیکن مخفی بنی ہاشم سے دشمنی کے باعث ایمان ابوطالبؐ کا انکار کرتے ہیں، حالانکہ اس کے لیے قطعی دلائل موجود ہیں اور یہ بجائے خود ایک جبرت انگریزیات ہے۔

ابن ابی الحدید ”شرح نجح البلاغہ“ جلد سوم کے صفحہ ۳۱ پر لکھتے ہیں: ایمان ابوطالبؐ کے متعلق لوگوں میں اختلاف پیدا ہو گیا ہے۔ اس بارے میں شیعہ امامیہ اور اکثر زیدیہ کا اختلاف ہے کہ ابوطالبؐ دنیا سے رخصت نہیں ہوئے مگر اس وقت جب انہوں نے اسلام قبول کر دیا۔ اسی طرح بعض معترضی علماء شیخ ابوالتفاسیم بھی اور ابو جعفر اسکافی و دیگرہ بھی اسی اعتقاد رکھتے ہیں۔

علام مجبلیؐ ”بخار الالوار“ جلد نهم کے صفحہ ۲۹ پر لکھتے ہیں: ابوطالبؐ کے قبول اسلام پر شیعہ امامیہ کا اجماع ہے اور حقیقت یہ ہے کہ وہ رسول اکرمؐ کے آغاز بعثت ہی میں ایمان لے آئے تھے نیز انہوں نے ہرگز بتوں کی پرستش نہیں کی بلکہ وہ حضرت ابراہیمؐ کے اوسمیا میں سے تھے۔ ابوطالبؐ کا ایمان قبول کرنا شیعہ امامیہ کے ہاں زیادہ مشور ہے۔ حتیٰ کہ تمام مخالفین اس نظریے کو شیعوں ہی سے منسوب کرتے ہیں حالانکہ ایمان ابوطالبؐ کے بارے میں ستی اور شیعہ روایات تو اتر کی حد کو پہنچی ہوئی ہیں۔ نیز ہمارے بہت سے علماء اور محدثین نے اس موضوع پر تفکی کیا ہیں کہمی ہیں اور یہ بات کتب رجال پر نظر رکھنے والوں سے پوشیدہ نہیں ہے۔ ہمارے اس اتفاق رائے اور اجماع کی بنیاد سردار مکہ ابوطالبؐ کے بارے میں فقط خاتمان نبوت کے بزرگوں کے آثار اور

۶— رسول اکرمؐ کو اپنے والد والدہ اور چچا کی شفاعت کرنے کی اجازت ہونا۔<sup>۱۷</sup>

۷— امام حسینؑ سے روایت ہے کہ میرے والد امیر المؤمنینؑ رحہ میں تشریف فرماتھے اور لوگ آپ کے ارد گرد بیٹھے ہوئے تھے ایک شخص نے اٹھ کر امامؑ سے یوں خطاب کیا:

اے امیر المؤمنینؑ! آپ اس وقت اس مرتبے اور مقام پر ہیں جو خدا نے تعالیٰ نے آپ کو عنایت کیا ہے جبکہ آپ کا باپ دوزخ کے عذاب میں گرفتار ہے۔

امام علیہ السلام نے جواب میں فرمایا: ایسا کہنے سے بازہ خدا تیر من توڑوئے! مجھے قسم ہے اس کی جس نے محمدؐ کو حق کے ساتھ بیوٹ فرمایا۔ اگر میرا باپ دنیا کے تمام گھنگاروں کی شفاعت کرے تو خدا تعالیٰ اس کی شفاعت قبول کرے گا۔ کیا ایسا ہو سکتا ہے کہ میرا باپ تو دوزخ کے عذاب میں گرفتار ہو اور میں اس کا بیٹا ہو کر دوسروں میں بہشت اور دوزخ تقسیم کروں؟ مجھے قسم ہے اس کی جس نے محمدؐ کو حق کے ساتھ بیوٹ کیا۔ قیامت کے دن ابوطالبؐ کا فراپنے چکار سے دوسرے لوگوں کے نوزکومات کر دے گا، سوائے پانچ اشخاص یعنی محمدؐ علیؐ فاطمہؑ، حسنؑ اور حسینؑ کے نور کے جن میں ائمہ ما بعد کے انوار بھی

لہ علی بن ابراہیم: تفسیر صفحہ ۳۵۵، ۳۹۰، ۳۹۹ + تفسیر البریان جلد ۲ صفحہ ۹۳ + دیگر حوالہ جات حاشیہ صفحہ ۲۸ پر ملاحظہ فرمائیں۔

بامہ رشتہ داری ہے اور میں امید رکھتا ہوں کہ آپ کو اس کا اچھا بدل ملے گا۔ کیونکہ آپ نے بچپن میں میری پرورش کی اور جب میں بڑا ہوا تو آپ میرے معادن و مددگار رہے ہیں۔

پھر آپ لوگوں سے مخاطب ہوتے اور فرمایا: خدا کی قسم! میں اپنے چھاکی اس طرح شفاعت کروں گا کہ اس پر سارے جن اور انسان جیران رہ جائیں گے!

شیخ صدقہ رحمی روایت کے مطابق رسول اکرمؐ کے الفاظ یہ تھے: ”اے چھا! آپ میتھی میں میرے سر پرست، بچپن میں میرے مریٰ اور میری جوانی میں میرے مددگار رہے ہیں۔

خدا نے تعالیٰ آپ کو میری طرف سے اس کا بہترین بدل عطا فرمائے ہے۔“

۲— ابوطالبؐ کے لیے رسول اکرمؑ کی تمنائے خیرتے

۳— ابوطالبؐ کی محبت میں رسول اکرمؑ کا عقیل سے افہار محبت لے

لہ علی بن ابراہیم: تفسیر صفحہ ۳۵۵ + امامی شیخ صدقہ + سید مرتضی: فضول المختار صفحہ ۴۸۰ + کتاب الجہت صفحہ ۶۷ پر + بخار الانوار جلد ۹ صفحہ ۱۵ + سید شیرازی: درجات الرفیعہ + فتویٰ: ضیاء الرعایم۔

۴— کتاب الجہت صفحہ ۱۵ + درجات الرفیعہ + دیگر حوالہ جات حاشیہ صفحہ ۱۱ پر ملاحظہ فرمولے۔

۵— علی الشرائع، شیخ صدقہ + الجہت صفحہ ۳۲۷ + بخار الانوار جلد ۹ صفحہ ۱۶ + دیگر حوالہ جات حاشیہ صفحہ ۱۲۱ پر ملاحظہ فرمائیں۔

۱۰۔ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا:  
ابوطالبؑ دنیا سے نہیں گئے مگر اس وقت جب رسول اکرمؐ نے  
ان سے اپنی خوشیوں کی نظاہر فرمادی تھی۔

۱۱۔ شعبی لکھتا ہے کہ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا:  
خدا کی قسم! ابوطالبؑ مسلم اور مومن تھے، وہ بنی ہاشم کے ساتھ  
قریش کی دشمنی اور کینہ کے پیش نظر اپنے ایمان کو پوچھیو رکھتے تھے۔  
ایو علی موضع بھی ایمان ابوطالبؑ کے اشیاء میں امام علی کا وہ مرثیہ  
پیش کرتا ہے جو آپ نے اپنے والد ماجد کی وفات پر کہا اور ہم نے  
وہ پاکیزہ کلمات کے تحت نقل کیا ہے۔ ۱۱۔

۱۲۔ امیر المؤمنینؑ سے اصبع بن نباتہ کی روایت کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک  
دن جب رسول اکرمؑ کعیہ میں نماز پڑھ رہے تھے، ابن زبیری نے خون  
اور گور بولا کر آپ کے چہرے اور کپڑوں پر مل دیا۔ اس کے بعد ابوطالبؑ  
وہاں آئے اور آپ کو دیکھ کر کہنے لگے: اے محمد! آپ یعنی عمر ہیں، آپ  
سید سردار اور نیکوکار ہیں۔ پھر انہوں نے پوچھا: یہ سب کس نے  
کیا ہے؟

آنحضرتؐ نے فرمایا: عبداللہ ابن زبیری نے!  
تب ابوطالبؑ ان لوگوں کی طرف گئے اور انہوں نے بھی ابن  
زبیری اور ان کے ساتھیوں کے چہروں اور کپڑوں پر خون

۱۱۔ کتاب الحجۃ صفحہ ۲۸ + دیگر حوالہ جات حاشیہ م۔ صفحہ ۲۳ پر ملاحظہ ہوں۔

۱۵۶

شامل ہیں۔ یاد رکھو کہ ابوطالبؑ کا نور ہمارے اس نور سے ہے جسے خدا تعالیٰ  
نے آدمؑ کی پیدائش سے ہزار ہا سال پہلے تخلیق فرمایا تھا۔ ۱۱  
۸۔ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا:  
خدا کی قسم! میرے باپ (ابوطالبؑ) اور میرے دادا عبدالمطلب  
بیز ہاشم اور عبد مناف نے ہرگز بتوں کی پرستش نہیں کی۔  
آپ سے پوچھا گیا: پھر یہ چاروں کس کی عبادت کرتے تھے؟  
آپ نے فرمایا: وہ کعبہ کی طرف متوجہ کر کے دین ابراہیمؑ کے مطابق نماز  
ادا کرتے تھے۔ ۱۲

۹۔ ابوظیل عامر بن دانہ سے روایت ہے کہ امام علیؑ نے فرمایا: جب میرے  
والد کی وفات کا وقت قریب آیا تو رسول اکرمؑ ان کے پہلو میں تشریف  
فرما ہوئے۔ تب آپ نے مجھے ان کے بارے میں وہ (یعنی شفاقت کی)  
تہذیب جو میرے بیٹے دنیا اور جو کچھ اس میں ہے اس سے زیادہ قیمتی  
ہے۔ ۱۳

۱۰۔ شیخ ابوالحسن بن شاذان: مناقب المأته + کراجی: کنز الفوائد صفحہ ۸۰ +  
ابن شیخ: دامی صفحہ ۱۹۲ + احتجاج طرسی + ابو الفتوح رازی: تفسیر جلد ۲  
صفحہ ۲۱۱ + الجھۃ صفحہ ۱۵۵ + درجات الرفیعہ + بحار الالوار جلد ۶ صفحہ ۱  
+ ضیار العالمین + تفسیر البرہان جلد ۳ صفحہ ۹۳۔ ۱۱

۱۱۔ شیخ صدوق: اکمال الدین صفحہ ۱۰۳ + ابو الفتوح رازی: تفسیر جلد ۲ صفحہ  
۲۰ + تفسیر البرہان جلد ۳ صفحہ ۹۵۔ ۱۲

۱۲۔ کتاب الحجۃ صفحہ ۲۳ + فتوی: ضیار العالمین۔

۱۵۶

دینے سے منع فرمایا اور یہ بات قرآن مجید کی ایک سے زیادہ آیات میں  
بیان فرمائی ہے۔ پھر کسی کو اس بات میں بھی شک نہیں کہ امام علیؑ کی  
والدہ — فاطمہ بنت اسدؑ — سب سے پہلے ایمان لانے  
والی عورتوں میں سے تھیں اور جب تک ابوطالبؑ زندہ رہے وہ انہی  
کے لئے بھیں تھیں، اس بنابر ابوطالبؑ کا فرہادی نہیں سکتے۔ لہ

۱۴۔ ابو بصیر لیث مرادی کا کہتا ہے کہ میں نے امام باقرؑ سے پوچھا:  
میرے سردار! لوگ کہتے ہیں کہ ابوطالبؑ جہنم کے ایک گرٹھے میں  
ہے۔ جس کی گرمی سے اس کا مغز جوش کھا رہا ہے۔

امامؑ نے فرمایا: خدا کی قسم! وہ جھوٹ کہتے ہیں۔ اگر ابوطالبؑ کا  
ایمان ترازو کے ایک پلڑی میں اور ان لوگوں کا ایمان دوسرے  
پلڑی میں رکھا جائے تو ابوطالبؑ کا ایمان بخاری رہے گا۔ ۱۵  
۱۵۔ امام صادقؑ کا یہ ارشاد کہ ابوطالبؑ کے ایمان کی مثال اصحاب  
کف کے ایمان کی سی ہے۔ ۱۶

۱۶۔ اسحاق نے اپنے باپ جعفر سے روایت کی ہے کہ امام صادقؑ

لہ کتاب الحجۃ صفحہ ۲۲۷ + درجات الرفیعہ + ضیار العالمین۔

۱۷۔ صفحہ ۱۸ + = + = = =

۱۷۔ اصول کافی صفحہ ۲۲۷ + امامی شیخ صدوق رح صفحہ ۳۶۷ + روضۃ الواعظین  
صفحہ ۱۲۱ + کتاب الحجۃ صفحہ ۱۱۵۔ نیز یہی حدیث تغیر لفظی کیسا تھا ان کتابوں میں بھی ہے؛  
بخاری لاذور جلد ۹ صفحہ ۲۲۷ + ابو الفتوح رازی: تفسیر جلد ۹ صفحہ ۲۱۲ + درجات الرفیعہ +  
ضیار العالمین۔

اور گوہر مل دیا۔ اس کے ساتھ ہی انہیں سختی سے دانتا۔ لہ  
۱۳۔ امام علیؑ نے فرمایا: ایک بار ابوطالب اچانک میسرے اور  
رسول اکرمؐ کے پاس پہنچے جب کہ ہم سجدے میں تھے۔ انہوں نے  
کہا: کیا تم وہ دنماز بجالا تے؟ پھر میرا ہاتھ پکڑ کر کہا: خیال کھو  
کنقم کر کس طرح اس (ریشمیر) کا ساتھ دینا ہے اور پھر مجھے اس کی  
تسلیق اور ترغیب دینے لگے۔ ۱۴

۱۴۔ روایت کی گئی ہے کہ ایمرومنین میں سے پوچھا گیا: ”رسول اکرمؐ سے پہلے  
زمانے کا آخری وصی کون تھا؟“

امام علیہ اسلام نے فرمایا: ”میرا باپ!“ سے

۱۵۔ امام سجادؑ سے کہا گیا کہ کیا ابوطالبؑ ایمان لائے تھے یا نہیں؟  
امامؑ نے فرمایا: ”اں! وہ ایمان لائے تھے۔“

کہا گیا کہ کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو یہ سمجھتے ہیں کہ وہ کافر تھے۔

امامؑ نے فرمایا: ”بڑی عجیب بات ہے! کیا ایسا کہنے سے ان کا  
مقصد ابوطالبؑ یا رسول اکرمؐ پر طمع زنی کرنا ہے؟ حسالانک  
خدائے تعالیٰ نے ایک مومنہ عورت کو کافر مرد کے نکاح میں رہنے

لہ کتاب الحجۃ صفحہ ۱۰۶ + صفوری: نزہۃ المجالس جلد ۲ صفحہ ۱۲۲ + حمودی:  
ثمرات الاوراق جلد ۲ صفحہ ۳ + اس کتاب کا صفحہ ۸۸-۸۸ بھی دیکھیں۔

۱۷۔ شرح الاخبار ابن فیاض + ضیار العالمین فتوی۔

۱۸۔ ضیار العالمین فتوی۔

۴۱۔ محمد بن مروان سے روایت ہے کہ امام صادقؑ نے فرمایا: ابوطالب  
 ظاہرؑ کفر پر رہتے ہوئے اپنے ایمان کو پو شیدہ رکھتے تھے۔ جب ان کی  
 وفات کا وقت آیا تو خدا نے تعالیٰ نے اپنے پیغمبرؐ کو وحی بھیجی کہ کم چھوڑ  
 دو۔ یونکہ ابوطالبؑ کے بعد اس شہر میں تمہیں کوئی معاون و مددگار  
 نہیں ملے گا۔ چنانچہ اسی حکم الہی کے تحت آنحضرتؐ نے مدینہ کی  
 جانب ہجرت فرمائی تھی۔ ۱۷  
 یہ بات رسول اکرمؐ کی نبوت پر یقین و تحقیق کے ساتھ ابوطالبؑ کے  
 ایمان اور ان کے کا تبلیغ کو تقویت دینے کا ثبوت ہے۔ ۱۸  
 جب ابوطالبؑ فوت ہو گئے تو جبریل رسول اکرمؐ پر نازل ہوتے  
 اور کہا کہ خدا نے تعالیٰ آپ کو سلام بھیجا ہے اور فرماتا ہے: آپ کی قوم قریش  
 نے باہم طے کر لیا ہے کہ وہ رات کے وقت آپ کو گھر ہی میں قتل کریں۔  
 چونکہ آپ کے حامی اور مددگار ابوطالبؑ فوت ہو چکے ہیں، اس لیے آپ  
 کو چھوڑ جائیں۔ اس طرح خدا نے آپ کو مکہ سے ہجرت کرنے کا حکم دیا۔  
 آپ اس حدیث پر تھوڑی توجیہ دیں اور دیکھیں کہ خدا نے تعالیٰ نے  
 اس بات کی گواہی دی ہے کہ ابوطالبؑ، رسول اکرمؐ کے مددگار تھے اور  
 یہ گواہی ان کے لیے انتہائی عزت اور فخر کا موجب ہے۔ ۱۹

۱۷۔ شیخ صدقہ حبیب اکمال الدین صفحہ ۱۰۳ + کتاب الجمیل صفحہ ۳۰

۱۸۔ سید مرتضی: فضول المحتارہ صفحہ ۸۰

۱۹۔ " " " صفحہ ۱۰۳

سے کہا گیا: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ ابوطالبؑ کافر تھے۔  
 امامؑ نے فرمایا: وہ لوگ جھوٹے ہیں اور ایسا کیونکہ ہو سکتا ہے  
 جبکہ ابوطالبؑ نے کہا ہے:  
 کیا تم نہیں جانتے کہ ہم محمدؐ کو ایک رسول نہیں تھے ہیں  
 مولیٰ جیسا کہ جس کا ذکر پہلی کتابوں میں بھی ہے۔  
 یہ حدیث بہت سے محدثین نے اپنی کتابوں میں روایت کی ہے۔ ۲۰  
 ۲۰۔ ایک روایت کے مطابق کچھ لوگوں کے ابوطالبؑ کو کافر تھے کے  
 جواب میں امام صادقؑ نے یوں فرمایا:  
 ابوطالبؑ کیونکہ کافر ہو سکتے ہیں جبکہ انہوں نے کہا: وہ ضرور  
 جانتے ہیں کہ ہماری طرف سے ہمارے فرزند محمدؐ کی تکذیب نہیں  
 ہوئی۔  
 اور ہم اس کے بارے میں شیطانوں کی باتوں پر توجہ نہیں دیتے۔  
 محمدؐ وہ معصوم ہے جس کا چہہ دیکھ کر ابر پانی سے بھر جاتا ہے  
 وہ یتیمینوں کی جانے پناہ اور یہودہ عورتوں کا نگہبان ہے۔ ۲۱  
 ۲۱۔ امام صادقؑ کے قول کے مطابق ابوطالبؑ نے قریش کو وصیت کی کہ  
 تمہارے درمیان ایک قابل اطاعت پیشو، ولاؤ رسدار اور عفو و درز  
 کرنے والا ہادی (محمدؐ) موجود ہے۔ ۲۲

۲۰۔ اصول کافی صفحہ ۲۴۲ ۲۱۔ اصول کافی صفحہ ۲۴۳ + تفسیر ابن حبان۔ ۲۲۔ صفحہ ۹۵۔

۲۱۔ روضۃ الوعظین صفحہ ۱۲۱ + سجار الاتوار جلد ۹ صفحہ ۲۳ + دیگر حوالہ جات اس  
 کتاب کے صفحہ ۳۰۔ اپر حاشیہ میں ملاحظہ ہوں۔

لئے داؤد! میرے پاس آؤ اور مجھ سے اپنامال لے لو ۔ اے  
امام صادقؑ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا:  
رسول اکرم مسجد الحرام میں تھے اور آپ نے نیا بیاس پہن رکھا تھا۔  
مشرکین اونٹنی کی بچہ دانی لائے اور آنحضرتؐ کے پڑے آؤدہ کر دیے ۔ آنحضرتؐ  
اسی حالت میں ابوطالبؐ کے پاس گئے اور پوچھا: چھا جان! آپ لوگوں میں  
میرا رتبہ کیسا ہے؟  
ابوطالبؐ نے کہا: میرے بھتیجے بھی بات ہوئی ہے؟  
آنحضرتؐ نے سارا قصہ سنایا تو ابوطالبؐ نے حمزہ کو بلیاں تواریخی اور اما:  
اوٹنٹنی کی یہ بچہ دانی اٹھا لو۔ پھر وہ دو توں ان لوگوں کی جانب چلے جب کہ  
رسول اکرمؐ بھی ان کے ہمراہ تھے۔ وہ قریش کے پاس جا پہنچے۔ جبکہ وہ خانہ کعبہ  
کے ارد گرد موجود تھے۔ جو بھی قریش کی نظر ابوطالبؐ پر پڑی، انھوں نے حسوس  
کیا کہ وہ ریاضی پر آمادہ ہیں۔ ابوطالبؐ نے حکم دیا کہ اوٹنٹنی کی بچہ دانی ان کی  
مونپھوں پر مل دو۔ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ جتنی کہ وہ آخری شخص تک پہنچ  
گئے۔ پھر ابوطالبؐ نے رسول اکرمؐ کو مخاطب کر کے کہا: یہ ہے ہم لوگوں  
یہ آپ کا حسب اور حیثیت ہے۔

امام علیؑ اپنے والد ابوطالبؐ کے اشعار جمع کرنے اور پڑھنے جانے  
پر نخوش ہوتے تھے۔ جیسا کہ آپ نے اس سلسلے میں فرمایا: ان اشعار کو  
پڑھو اور اپنے فرزندوں کو پڑھاؤ، کیونکہ ابوطالبؐ خدا کے دین کے

لئے کتاب الجنت صفحہ ۱۷۲ + بخارا الانوار جلد صفحہ ۲۲۳ تھے اصل کافی ۲۲۳

۱۶۳

۴۲۔ یونس بن نبیات سے روایت ہے کہ امام صادقؑ نے مجھ سے پوچھا: اے  
یونس! عام لوگ ابوطالبؐ کے بارے میں کیا کہتے ہیں۔  
میں نے کہا: قربان جاؤں! لوگ کہتے ہیں کہ وہ دوزخ کے ایک گڑھے  
میں ہیں اور اس میں ان کا جسم یا سر جوش کھا رہا ہے۔  
امامؑ نے فرمایا: وہ اللہ کے دشمن ۔ جھوٹے ہیں۔ کیونکہ ابوطالبؐ،  
ابنیا، صد لفیقین، شہدار اور صالیحین کے ساتھیوں میں ہیں اور  
وہ ہمترین ساتھی ہیں۔ اے

۴۳۔ شیخ صدوقؑ داؤد رقی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا:  
میں ابا عبد اللہ امام صادقؑ کی خدمت میں حاضر ہوا جب کہ میں نے  
ایک شخص سے قرضہ وصول کرنا تھا اور مجھے ڈر بخا کہ وہ اس کی ادائیگی میں تاپیر  
کرے گا، پس میں نے امامؑ سے اپنی اس پریشانی کا ذکر کیا۔ آپ نے فرمایا:  
جب تم ملک جاؤ تو عبد المطلب کی نیابت میں کعبہ کا طواف کرو اور ان کی طرف  
سے درکعت نماز پڑھو۔ علاوہ ازیں ابوطالب بن عبد المطلب، عبد اللہ  
بن عبد المطلب، قاطر بنت اسد اور آمنہ بنت وہب کی نیابت میں بھی  
طواف کرو اور ان میں سے ہر ایک کی جانب سے درکعت نماز ادا کرو۔  
پھر فدا سے دعا کرو کہ تمہارا مال تمہیں وصول ہو جائے۔ چنانچہ میں نے  
ایسا ہی کیا اور بعد ازاں جب میں یا ب صفائی نکل رہا تھا تو میں نے  
اپنے مقصود کو دیکھا کہ دہاں کھڑا کہ رہا ہے:

لئے کتاب الجنت صفحہ ۱۷۲ + بخارا الانوار جلد صفحہ ۲۲۳ تھے اصل کافی ۲۲۳

۱۶۴

اپ نے فرمایا: اگر ابوطالبؑ کو رسول اکرمؐ پر حجت کا مقام حاصل ہوتا تو وہ مذکورہ وصیتیں ان کو نہ پہنچاتے، تب میں نے پوچھا: پھر ابوطالبؑ کی حجتیت کیا تھی؟ امامؐ نے فرمایا: وہ رسول اکرمؐ اور ان کی رسالت پر ایمان لاتے اور وہ وصیتیں جو ان تک آئی ہوئی تھیں، انہوں نے رسول اکرمؐ کے پرد کر دیں اور اسی دن فوت ہو گئے۔<sup>۱۷</sup>

علامہ امینی کہتے ہیں:

یا ایمان سے بھی بلند مقام ہے، جیسا کہ اس سے پیشتر امیر المؤمنینؐ کے ایمان کے ضمن میں انہی سے نقل ہو چکا ہے اور جس سے نصف ابوطالبؑ کا ایمان بلکہ اپنے زمانے میں ان کے لیے حجت اور ولایت کا مقامؐ بھی ثابت ہوتا ہے۔ لے چنانچہ یہ معاملہ اتنی قوت حاصل کر گیا تھا کہ امامؐ سے سوال کرنے والا یہ سمجھنے لگا، کویا رسول اکرمؐ کی بیعت سے پہلے ابوطالبؑ آنحضرتؐ پر حجت کا مقام رکھتے تھے۔ لیکن امام کاظمؐ اس بات کی نفی کرتے ہوئے ابوطالبؑ کے لیے مقام و صفتیت و ولایت کی توثیق کرتے ہیں۔ پھر فرماتے ہیں کہ ابوطالبؑ، حضرت ابراہیمؐ کے پاک دین پر تھے، حتیٰ کہ جمالِ محمدیؐ کا آذتاب چمکا اور ابوطالبؑ نے وہ وصیتیں ان کے پرد کر دیں، پھر اس سے پیشتر ابوطالبؑ کے عنیم فرزند۔ امام علیؐ

لہ اصول کا تی صفحہ ۲۲۲۔

۱۷ اس کتاب کے صفحہ ۸۱ پر ابوطالبؑ کی اپنے بیٹے علیؐ کو ہدایت، کامضیوں ملاحظہ کریں۔

معتقد اور اس کا دیسیع علم رکھتے تھے۔<sup>۱۸</sup>

۲۶۔ شیخ صدوقؑ نے نقل کیا ہے کہ امام صادقؑ نے فرمایا: رسول اکرمؐ کی پہلی نماز جماعت میں امام علیؐ ان کی افتخار کر رہے تھے۔ اس وقت ابوطالبؑ اور ان کے بیٹے جعفرؑ ان کے پاس سے گزرے۔ تب ابوطالبؑ نے جعفرؑ سے کہا: اپنے چھا کے بیٹے (محمدؐ) کے ساتھ ہو جاؤ اور ان کی بائیں جانب کھڑے ہو کر نماز پڑھو! پھر انہوں نے یہ کہا: بیٹک علیؐ اور حضرتؐ فیمرے اعتماد اور بھروسے کے قابل ہیں جبکہ زمانے کی تکفیفیں اور وصیتیں آئی ہوئی ہوں۔<sup>۱۹</sup>

۲۷۔ درست بن ابی منصور سے روایت ہے کہ میں نے امام کاظمؐ سے سوال کیا: کیا ابوطالبؑ، رسول اکرمؐ پر حجت کا مقام رکھتے تھے؟

امامؐ نے فرمایا: نہیں بلکہ وصیتیں جو ان تک بطور امانت آئی ہوئی تھیں وہ انہوں نے رسول اکرمؐ کو پہنچا دی تھیں۔ میں نے پوچھا: کیا وہ وصیتیں رسول اکرمؐ کو پہنچانے کی وجہ یہ تھی کہ وہ (ابوطالبؑ) آنحضرتؐ پر حجت تھے؟

لہ کتاب الحجت صفحہ ۲۵ + بخار الانوار جلدہ صفحہ ۲۷ + ضیار العالمین۔

لہ امامی شیخ صدوقؑ صفحہ ۳۰۲ + ابو الفتوح رازی: تفسیر جلد ۲ صفحہ ۲۱ +

دیگر حوار جات اس کتاب کے صفحہ ۸ پر حاشیہ ۱ میں ملاحظہ فرمائیں۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ اما بعد۔ اگر تم ایمان ابوطالب کے

بارے میں شک میں بستا ہو گئے تو تمہارا لٹھکانا جہنم ہو گا۔ لہ

۳۱۔ شیخ صدوقؑ اپنی اسناد کے ساتھ امام حسن عسکریؑ سے اور وہ اپنے  
آباء طاہرینؑ سے ایک طویل حدیث نقل کرتے ہیں:

خداوند تبارک و تعالیٰ نے اپنے پیغمبرؐ کو خطاب کرتے ہوئے وحی  
بھیجی کہ میں نے تمہارے پیروکاروں کے دوستوں کے زریعے تمہاری مدد  
کی ہے۔ ایک وہ دستہ ہے جو پوشیدہ طور پر تمہاری مدد کرتا ہے اور دوسرا  
وہ ہے جو کھلم کھلا تمہاری حمایت کرتا ہے۔ جو لوگ پوشیدہ طور پر تمہاری  
مدد کرتے ہیں ان میں سب سے بلند مرتبہ اور ان کا سردار تمہارا چھا ابوطالبؑ  
ہے اور جو گروہ علایہ تمہاری حمایت کرتا ہے اس میں سے عالی مرتبت اس  
کا بیٹا علیؑ ہے۔ پھر فرمایا: ابوطالبؑ موسیٰ آل فرعون کی مانند ہے جو اپنے  
ایمان کو پوشیدہ رکھتا تھا۔ لہ

۳۲۔ شیخ صدوقؑ۔ اغش سے وہ عبد اللہ بن عباس سے اور وہ اپنے  
والد سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا:  
ابوطالبؑ نے رسولؐ کو تمست پوچھا: اے میرے بھتیجے! اکیا خدا  
نے تمہیں پیغمبرؑ کو بھیجا ہے؟  
آنحضرتؑ نے فرمایا: جی یاں!

اے کتاب الجھۃ صفحہ ۱۶ + ضیا ر العالمین

لہ ۱۱۵ صفحہ ۱۱۵

۱۶۶

کی ولایت کی طرف بھی اشارہ کیا جا چکا ہے۔

۲۸۔ امام رضا علیہ السلام کے نام ابیان بن محمد کا خط اور امامؑ کا یہ جواب  
کہ اگر تم ایمان ابوطالبؑ کے قابل ہیں تو تمہارا لٹھکانا دوزخ  
میں ہو گا۔ لہ

۲۹۔ مفسر رازی امام رضاؑ کا قول نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ امامؑ کے  
آباء اجداء سے بھی کئی طریقوں سے مروی ہے کہ ابوطالبؑ کی انگشتی  
کا نقش یہ تھا:

رَضِيَ اللَّهُ رَبِّا وَبَانِ أَنْجَى مُحَمَّدَ نَبِيًّا  
وَبَانِي عَلَىٰ وَصَيْنَا لَهُ

۳۰۔ شیخ صدوقؑ اپنی اسناد کے ساتھ نقل کرتے ہیں:  
جب عبد الغطیم بن عبد اللہ حسینی العلوی بیمار ہوئے تو انہوں نے  
امام رضاؑ کو ایک خط لٹھا جس کا مضمون یہ تھا: اے فرزند رسولؐ! بعض لوگ  
لکھتے ہیں کہ ابوطالبؑ جہنم کے ایک گردھے میں پڑے ہیں جس میں ان کا گز  
جو شک کھارہا ہے۔ آپ میرے لیے اس بات کی وضاحت فرمائیں۔  
امامؑ نے ان کے جواب میں تحریر فرمایا:

لہ کنز الغوام صفحہ ۸۰ + کتاب الجھۃ صفحہ ۱۶ + بخار الانوار جلد ۹ صفحہ ۳۳ +

ضیا ر العالمین + نیز اس کتاب کے صفحہ ۱۳۳ اپر کلمات امام رضاؑ بھی ملاحظہ کریں۔

لہ ابوالفتوح رازی: تفسیر جلد ۴ صفحہ ۴۲ + درجات الرفیع + محبوب القلوب

۱۶۶

۳۲۔ سید بن جبیر سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عبداللہ بن عباس سے پوچھا: اے رسول<sup>ؐ</sup> کے چھیرے بھائی! مجھے بتائیں کہ آیا ابوطالب مسلمان تھے؟

انہوں نے کہا: ابوطالب کی مثال اصحاب کمف کی سی ہے جنہوں نے اپنے ایمان کو پوشاکیہ رکھا اور شرک نلاہر کیا۔ پس خدا نے ان کو دکنا اجر دیا۔ لہ

۳۳۔ عبداللہ بن عباس سے روایت ہے کہ رسول اکرم<sup>ؐ</sup> کعبہ میں نماز ظہر پڑھ رہے تھے اور امام علی<sup>ؑ</sup> ان کی دامنی طرف تھے۔ تب ابوطالب وہاں سے گزرے جبکہ جعفر<sup>ؑ</sup> ان کے ساتھ تھے۔ پس انہوں نے (اپنے بیٹے) جعفر سے کہا:

اپنے ابن عم (محمد<sup>ؐ</sup>) کے ساتھ نماز پڑھو۔ جعفر کے آنے پر علی<sup>ؑ</sup> رسول اکرم<sup>ؐ</sup> کے تیچھے کھڑے ہو گئے۔ جب نماز ادا ہو چکی تو ابوطالب نے چند اشعار کے جن میں سے ایک یہ ہے:

بے شک علی<sup>ؑ</sup> اور جعفر<sup>ؑ</sup> میرے اعتماد اور حضور سے کے قابل ہیں  
جب کرمانے کی تکلیفیں اور مصیبیں آئی ہوئی ہوں گے  
۴۵۔ عکرم نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میرے باپ نے مجھے خبر دی کہ ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے اپنی وفات کے وقت خدا

ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے کہا: پھر تم مجھے اس کی کوئی نشانی دکھاؤ۔

آنحضرت<sup>ؐ</sup> نے فرمایا: آپ اس درخت کو میری طرف بلا میں۔ ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے ایسا ہی کیا۔ درخت آگے بڑھا حتیٰ کہ اس نے رسول اکرم<sup>ؐ</sup> کے سامنے آکر سجدہ کیا اور پھر واپس ہو گیا۔ ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے کہا: میں گواہی دیتا ہوں کہ تم دعوائے نبوت میں سچے ہو، اے علی<sup>ؑ</sup>! تم اپنے چپا<sup>ؑ</sup> بھائی (محمد<sup>ؐ</sup>) کے ساتھ نماز پڑھا کرو۔ لہ

یہ حدیث اس عبارت کے ساتھ بھی مردی ہے:

ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے قریش پر رسول اکرم<sup>ؐ</sup> کی فضیلت ظاہر کرنے کے لیے ان کے مجمع میں آنحضرت<sup>ؐ</sup> سے یوں خطاب کیا: اے میرے بھتیجے اکیا خدا نے تمہیں (اپنا رسول<sup>ؐ</sup> بننا کر) بھیجا ہے؟ آنحضرت<sup>ؐ</sup> نے فرمایا: جی ہاں! ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے کہا: ہر پیغمبر کا کوئی مسخرہ اور غارق العادۃ عمل ہوتا ہے، تم بھی میں کوئی نشانی دکھاؤ۔ رسول اکرم<sup>ؐ</sup> نے فرمایا: آپ اس درخت کو یہ کہہ کر بیلائیں: محمد بن عبداللہ کہتا ہے کہ تو خدا کے اذن سے میری طرف آیا! ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے ایسا ہی کیا اور درخت آگے بڑھا حتیٰ کہ اس نے آنحضرت<sup>ؐ</sup> کو سجدہ کیا۔ پھر آنحضرت<sup>ؐ</sup> نے اسے واپس جانے کا حکم دیا اور وہ واپس چلا گیا۔ ابوطالب<sup>ؑ</sup> نے کہا: میں گواہی دیتا ہوں کہ تم دعوائے نبوت میں سچے ہو۔ اس کے ساتھ ہی انہوں نے اپنے بیٹے علی<sup>ؑ</sup> کو مخاطب کر کے کہا: میرے بیٹے! اپنے چچا زاد بھائی<sup>ؑ</sup> سے واپسی ہو جاؤ۔ ۳

اے امامی شیخ صدوق<sup>ؑ</sup> صفحہ ۳۶۶ + کتاب الجنة صفحہ ۹۳، ۱۱۵۔

۳۔ وضتہ الواعظین صفحہ ۱۲۳ + کتاب الجنة صفحہ ۵۹ + کنز الغوائز۔

اے امامی شیخ صدوق<sup>ؑ</sup> صفحہ ۳۶۵

۳۔ وضتہ الواعظین صفحہ ۱۲۱ + کتاب الجنة صفحہ ۲۵۔

نے رسول اکرمؐ کی سرپرستی سنبھالی اور ان کے ساتھ میں بھی ان کی خدمت کرنے لگی۔ ہمارے گھر کے باغ میں بھور کے چند درخت تھے اور تازہ بھور دن کا موسم آیا ہوا تھا۔ میں ہر روز دو میٹھی بھوریں آنحضرتؐ کے لیے چلتی اور میری باندی بھی میرے ساتھ ہوتی تھی۔ اتفاق سے ایک دن میں ان کے لیے بھوریں چلتی بھول گئی اور باندی کو بھی یاد نہ رہا۔ آنحضرتؐ سو رہے تھے اور جو پکی ہوئی بھوریں درخت پر سے گریں وہ دوسرے بچے چن کر لے گئے تھے۔ اس وقت تک جب رسول اکرمؐ جاگ اٹھیں۔ میں بھی شرمندگی کے مارے اپنا مرتپ چھپ لئے سوئی رہی۔ پھر وہ جائے اور باغ میں گئے تو انہیں زیبین پر کوئی بھور نظر نہ آئی۔ تب انہوں نے بھور کے درخت کو اشادہ کیا اور فرمایا: اے درخت! مجھے بھوک لگی ہے۔ اس وقت میں نہ لے کیا جن شاخوں پر بھوریں لگی تھیں وہ درخت نے بچے جھکا دیں۔ پھر جب آنحضرتؐ نے اپنی خواہش کے مطابق بھوریں کھالیں تو وہ شاپنگ دوبار اور پانچھلے کیں۔ میں یہ دیکھ کر حیران رہ گئی اور ابو طالبؐ اس وقت گھر پر نہیں تھے۔ جب وہ آئے اور انہوں نے دروازہ کھٹکھٹایا تو میں نئے پاؤں ہی بھاگ کے گئی، دروازہ کھولا اور جو کچھ دیکھا تھا وہ اینیں کہ سنا یا۔ ابو طالبؐ نے کہا: بلاشبہ وہ (محمدؐ) پیغمبر ہو گا اور تمہارے یا میرے ہو جائے کے بعد تم سے ایک بچہ ہو گا جو اس کا وزیر بنے گا اور پھر جیسا کہ انہوں نے کہا تھا۔ میں نے علیؐ کو جنم دیا۔

لہ تطب راوندی: الخرج و البخرج  
۱۷۱

کی وحدیت اور رسول اکرمؐ کی رسالت کی گواہی دی۔ ۱۶  
۳۶۔ ابو طغفاری سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا:  
اس خدا کی قسم کہ جس کے علاوہ کوئی معبد نہیں۔ ابو طالبؐ دنیا سے نہیں گئے مگر اس وقت جب انہوں نے جشتی زبان میں اپنا اسلام کا اعلان کیا اور رسول اکرمؐ سے کہا: کیا آپ جشتی زبان جانتے ہیں؟ آنحضرتؐ نے فرمایا: چھا جان! خدا نے مجھے تمام زبانیں سکھا دی ہیں۔ تب ابو طالبؐ نے کہا: یا محمدؐ؟ اسدن مصاقا قاطلا دا" یعنی میں پرے خلوص سے گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبد نہیں۔ اس پر رسول اکرمؐ روپرے اور فرمایا: خدا نے ابو طالبؐ (کے اسلام) سے میری آنکھیں روشن کر دی ہیں۔

ابو طالبؐ نے جشتی زبان میں عقیدہ توحید کی شہادت دینا پسند کی تھی۔ تاہم یہ عمل انہوں نے اس سے پہلے بہت سے موقع پر ایک اور زبان میں شہادت دینے کے بعد کی۔ اس بارے میں شیخ ابو الحسن شریف فتوی نے اپنی گرانقدر کتاب "ضیاء العالمین" میں مفصل بحث کی ہے، جو امامت کے موضوع پر ایک بہترین کتاب ہے۔

۳۷۔ غاطہ بنت اسد سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا:  
عبد المطلب کی وفات کے بعد ان کی وصیت کے مطابق ابو طالبؐ

لہ ضیاء العالمین

لہ تقبیہ و کیم + ضیاء العالمین

اُنگے اور بیں ہی اس سے محروم رہ جاؤں!

اس جوان نے کہا: اس درخت میں ان لوگوں کا حصہ ہے جو اس سے والبستہ ہو گئے ہیں اور اس کی طرف توجہ رکھتے ہیں۔ ان واقعات کے بعد میں خوفزدہ ہو کر نیند سے جاگ اٹھا جبکہ میرانگ بدل چکا تھا۔

اس گفتگو کے بعد میں نے دیکھا کہ اس کا ہدہ کارنگ بھی بدل گیا اور وہ کہنے لگی: اگر تم نے چج کہا ہے تو تمہاری نسل سے ایک فرزند پیدا ہو گیو والا ہے جو لوگوں میں پیغمبر کی حیثیت سے بعوث ہو گا اور دنیا کے مشرق و مغرب کا مالک بن جائے گا۔

کاہدہ کی طرف سے اس جواب کے بعد میرا غم اور میری پریشانی دور ہو گئی۔ بعد المطلب نے مزید کہا: ابوطالبؑ اور انور کو کہ شاید وہ درخت اور وہ فرزند تمہی تو نہیں ہو؟

جب ابوطالبؑ نے یہ دستان دہراتی تو رسول اکرمؐ نے فرمایا: خدا کی قسم! وہ درخت — صادق و ابیں، ابوالقاسم محمدؐ ہے۔

۹۔ ابو علی موضع اپنی اسناد کے ساتھ روایت کرتے ہیں: ابوطالبؑ کی وفات کے وقت تک رسول اکرمؐ پر نماز میت کے احکام نازل نہیں ہوتے تھے۔ اس یہی آخرتؐ نے اور خدیجؓ کی نماز جنائزہ نہیں پڑھی۔ جب ابوطالبؑ کا جنائزہ اٹھایا گیا تو رسول اکرمؐ علیؐ، جعفرؐ اور حمزہؐ ضج جو بیٹھے ہوتے تھے — اٹھ کھڑے ہوئے۔ انہوں نے جنائزے کی تشییع کی اور ابوطالبؑ کے لیے مختصرت کی دعا مانگی۔ پچھلے لوگوں نے کہا: ہم اپنے مرنے والے ان رشتہ داروں کے لیے

۳۸۔ ابوطالبؑ اپنے والد عبدالمطلب سے روایت کرتے ہیں:

ایک بار جب میں مجرماہائیں کے پاس سور ہاتھا تو میں نے ایک خواب دیکھا کہ جس نے مجھے ڈرایا۔ میں قریش کی کاہمہ کے پاس گیا جب کہ میں مسمر کی بڑی سی ردا را اور سچے تھا اور میرے گھنے بال میرے کندھوں پر بکھرے ہوئے تھے۔ اس عورت نے مجھ پر نگاہ ڈالی تو میرے چہرے پر پریشانی کے آثار پائے کیونکہ میں قوم کا سردار تھا، اس لیے وہ احترام میں کھڑی ہو گئی اور کہنے لگی: ۶۲ بکے سردار کا یہ کیسا حال ہے کہ اس کے چہرے کا زانگ بدل سا گیا ہے؟ کب زمانے کی گردش نے اس پر عرصہ حیات تھا کہ کر رکھا ہے؟

میں نے کہا: ہاں! اس لیے کہ میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میری پشت سے ایک درخت اگا کہ جس کا سر آسمان کو چھوڑ رہا تھا اور اس کی شاخیں مشرق سے مغرب تک پھیلی ہوئی تھیں۔ پھر میں نے ایک نور دیکھا جو اس درخت میں سے چمک رہا تھا اور سورج کے نور سے ستر کا زیادہ روشن تھا۔ نیز میں نے یہ بھی دیکھا کہ عرب و جنم کے لوگ اس درخت کو سجدہ کر رہے ہیں اور ہر روز اس کی روشنی اور عنیت بڑھ رہی ہے۔ علاوہ ازیں میں نے قریش کے ایک گروہ کو دیکھا ہے کہ وہ اس درخت کو جڑ سے اکھاڑتا چاہتا تھا۔ یہیں جب وہ لوگ اس کے نزدیک پہنچے ایک جوان جو سب سے زیادہ خوش شکل اور خوش لباس تھا، اس نے انہیں پکڑا، ان کی کمریں توڑیں اور انکھیں نکال لیں۔ پھر میں نے بھی اس درخت کی شاخوں کو پکڑنے کے لیے ہاتھ بڑھایا۔ یہیں اس جوان نے بلند آواز سے کہا: اپنتا ہاتھ ہٹا لو کہ تمہارا اس درخت میں کوئی حصہ نہیں ہے۔ میں نے کہا: یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ درخت تو مجھ سے ۱۷۴

(ابوطالب) کے ایمان پر گواہی دی اور میں (راوی) بھی ان دونوں کی گواہی کے درست ہونے پر گواہ ہوں۔ کیونکہ ابوطالب اپنے ایمان کو پوچھیا رکھتے تھے اور اگر وہ اسلام کی ثہرت اور غلبے کے وقت تک زندہ رہتے تو یقیناً اپنے ایمان کو ظاہر کرتے۔ لہ

۳۰۔ مقاتل سے یہ قول نقل کیا گیا ہے:

جب قریش نے دیکھا کہ رسول اکرمؐ کی تبلیغ اور دعوت پہنچنے لگی ہے اور اکثر لوگ ان کے دین کو قبول کر رہے ہیں تو انہوں نے کہا: محمدؐ نے غدر اور تکبیر کے علاوہ کچھ بھی حاصل نہیں کیا اور وہ یقیناً جادوگر ہے یادیوانہ ہے۔ چنانچہ انہوں نے باہم پیمانا باندھا کہ اگر ابوطالبؐ فوت ہو گئے تو وہ تمام قبائل کو محمدؐ کے قتل پر متفق کر لیں گے۔ قریش کے اس پیمانا کی خبر ابوطالبؐ تک پہنچی تو انہوں نے بنی ہاشم اور قریش میں سے ان کے حلیفوں کو جمع کیا، انہیں رسول اکرمؐ کے متعلق کئی ایک سفارشیں کیں اور کہا:

سیر بحقیقاً محمدؐ بعد عوتوت دیتا ہے، ہمارے بزرگوں اور دانشوروں نے ان کی پیشیں گوئی کی ہوتی ہے۔ چنانچہ محمدؐ سچا پیغمبر ایمن ناطق اور بیلند ترین مرانب اور مقامات کا مالک ہے۔ کیونکہ پروردگار کے نزدیک اس کا درجہ سب سے بلند ہے۔ پس تم اس کی دعوت قبول کرو۔ اس کی مد کے لیے اکٹھے ہو جاؤ اور اس کے دشمنوں کو منتشر کر دو۔ اگر تم ایسا کرو گے

جو مشرک ہم مغفرت طلب کیا کرتے ہیں۔ یہ بات کہہ کر وہ سمجھ رہے تھے کہ ابوطالبؐ دنیا سے حالت شرک میں گئے ہیں، کیونکہ وہ اپنے ایمان کو پوچھ رکھتے تھے۔ راوی مزید کہتا ہے: لیکن خدا نے تعالیٰ نے قرآن مجید کی اس آیت کے ذریعے میرے باپ (ابوطالبؐ) کے بارے میں شرک کے ممان کی نفی فرمادی ہے، ”بیز رسول اکرمؐ اور نذر کوہ بالا اشناص کا دامن بھی پا کر دیا ہے：“

”پیغمبر اور ممنون کے لیے مناسب نہیں کہ مشرکوں کے لیے مغفرت کی دعا نہیں۔ اگرچہ وہ مشرک، ان کے رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں؟“ (سورہ توبہ۔ آیت ۱۱۳)

پس جو شخص ابوطالبؐ کے کفر کا معتقد ہو وہ درحقیقت رسول اکرمؐ کی خطا کا حکم لگاتا ہے، حالانکہ خدا نے تعالیٰ انہیں قول و فعل کے حافظے سے پاک اور منزہ قرار دیتا ہے۔

ابوالفرج اصفہانی اپنی اسناد کے ساتھ محمد بن حمید سے اور وہ اپنے باپ سے نقل کرتا ہے:

ابو الجنم بن عذیف نے پوچھا: کیا رسول اکرمؐ نے ابوطالبؐ کی ماز جنازہ پڑھی تھی؟

میں نے کہا: ان دونوں ماز جنازہ تھی ہی کہاں؟ وہ تو ابوطالبؐ کی وفات کے بعد واجب ہوتی ہے۔ تاہم رسول اکرمؐ اپنے چچا ابوطالبؐ کی وفات پر سخت غلیظ ہوئے اور اپنے امام علی علیہ السلام کی تدفین کا حکم دیا تھا۔ پھر اپنے خود بھی جنازے پر پہنچے۔ نیز عباس اور ابو بکر نے بھی ان

پھر ان سب کا اضافہ ان صریح شہادتوں پر کریں جو ابوطالب کے اشعار میں موجود ہیں اور ان کے سیکرٹوں والائی پریمی اسلام اور ان کے خالص ایمان کا پتہ دیتے ہیں۔ یا ایسے ثبوت اور ایسی شہادتیں ہیں جو صاحب اُن فکر و نظر کے نزدیک ہر شخص کے اسلام اور ایمان پر تقین کرنے کے لیے کافی ہیں تو کیا یا ایمان ابوطالب کے بارے میں کافی نہیں ہیں؟ شاید یہ کہا جائے کہ یہ سب والائی پریمی کافی نہیں ہیں۔ کیونکہ ابوطالبؓ کے معاطی میں ایک ایسی رمز موجود ہے جو ہزار لاکھ سے بھی ان کا ایمان تایت نہیں ہوتے دیتی خالائک دوسروں کا ایمان ایک غیر معروف قول یا شخص اس کا دعویٰ کرنے سے ہی شایستہ ہو جاتا ہے۔ اب قارئین کا کام ہے کہ وہ اس بیان کو پڑھیں اور فیصلہ کریں کہ وہ کوئی رمز ہے جو بعض لوگوں کو ایمان ابوطالبؓ کا اقرار نہیں کرنے دیتی؟ غالباً وہ رمز یہ ہے کہ ابوطالبؓ — علی مرتفعی — کے والد ہیں!



تو تمہیں ہمیشہ رہنے والی بُرائی اور بُرگی نصیب ہو گی۔ پھر انہوں نے یہ اشعار کہے:

میں اپنے بیٹے علیؓ اور اپنے بھائی عباس کو  
نیک سیرت پیغمبرؐ کی مدد کرنے کی سفارش کرتا ہوں  
اور جمڑہ کو بھی جس کے جملے سے شیر بھی خوف کھاتا ہے  
اور جعفرؐ کو بھی دوسروں سے اس کا دفاع کرنے کو کہتا ہوں  
اور میں تمام بُنی ہاشم کو پیغمبرؐ کی حمایت کی سفارش کرتا ہوں  
تاکہ وہ جنگ کے وقت دشمن کے جنگ آزماؤں کا مقابلہ کرس  
میری ماں اور اس کے فرزند تم پرندہ ہو جائیں  
خطرے اور جنگ کے وقت احمدؓ کے لیے ڈھال بنے رہنا  
اور اپنی صیقل شدہ تلواروں کے ساتھ اس کا دفاع کرو  
جورات کے وقت آگ کے شعلوں کی مانند نظر آتی ہیں  
اس بحث کے خاتمے پر ہم علامہ امینی کا قول نقل کرتے ہیں جو یہ کہتے ہیں:

ہم نے اپنی اس تحقیق کے دوران انحراف کی خاطر بہت سی احادیث کا ذکر نہیں کیا اور اپنی تحقیق کے نتائج کا فاکہ پیش کرنے کے لیے فقط ان جالپیں احادیث کے تذکرے پر اتفاق کیا ہے جو حق اور حقیقت کے راویوں نے نقل کی ہیں۔

اگر قارئین ان حدیثوں کو ابوطالب کے بارے میں ان کے خاندان اور ان سے وابستہ لوگوں سے منقول روایتوں سے منصل کر دیں — اور ان روایتوں کو بھی جو سالار مکہ ابوطالبؓ کے کردار میں نقل ہوتی ہیں —

لہ فتویٰ: ضیار العالمین

ساتواں باب

ایمان ابوطالب کا  
إثبات کرنے والے  
مولفین



بہت سے شیعہ بزرگوں مثلاً علامہ محلبی نے بحار الالز اور کی نویں جلد کے صفات ۱۲۳ تا ۳۳۳ میں اور ابوالحسن شریف فتوی نے صیار العالمین کی دوسری جلد میں ایمان ابوطالب کے متعلق تفصیل سے بحث کی ہے۔ چنانچہ دو مرارا مانند یعنی صیار العالمین اس موضوع پر بہترین کتاب ہے۔ اسی طرح ”برزنجی“ کی تالیف کہ جس کی ”احمد زستی دحلان“ نے تلحیص کی ہے، وہ ایمان ابوطالب پر اہل سنت کی جانب سے ایک بہترین کتاب ہے۔ علاوہ بریں اس موضوع پر مندرجہ ذیل اشخاص نے بھی کتابیں تالیف کی ہیں:

۱۔ سعد بن عبد اللہ ابوالقاسم اشعری قمی (متوفی ۲۹۹ تا ۳۰۱ھ)

نے — رجال شجاشی صفحہ ۱۲۶ — کی تحریر کے مطابق ابوطالب

عبدالمطلب اور عبد اللہ (رسول اکرم کے والد) کی فضیلت کے بارے میں ایک کتاب لکھی ہے۔

ہے۔ فہرست بجاشی صفحہ ۶۹ کی تحریر کے مطابق بجاشی نے اس کا ایک نسخہ دیکھا جو حسین بن عبد اللہ خضایری کے خط میں تھا۔

۸۔ ابوالحسن احمد بن محمد بن احمد بن طرخان کندی جرجانی (متوفی ۴۲۵ھ) جو بجاشی کا دوست تھا۔ اس نے فہرست بجاشی صفحہ ۶۳ کی تحریر کے مطابق ایمان ابوطالب کے بارے میں ایک کتاب لکھی ہے۔

۹۔ شیخ بزرگوار ابوعبد اللہ محمد بن تuan (شیخ مفید) (متوفی ۴۱۳ھ) نے فہرست بجاشی صفحہ ۲۸ کے مطابق ایمان ابوطالب کے بارے میں ایک کتاب لکھی ہے۔

۱۰۔ ابوعلی شمس الدین سید فخار بن محمد موسی (متوفی ۴۳۰ھ) نے "البجۃ علی الذاہب الی التکفیرابی طالب" نامی ایک کتاب لکھی ہے اس پر علامہ سید محمد صادق بحرالعلوم نے منظوم تقریظ تحریر کی اور اس میں سے ایک مختصر یہ ہے:

اے فخار! تمہیں مبارک ہو وہ امتیاز  
جو خدا نے تمہیں قیامت کے دن کے لیے عنایت فرمایا

۱۱۔ ابوالفضل احمد بن طاؤس حنفی (سید بن طاؤس: متوفی ۴۶۳ھ) نے ایمان ابوطالب کے بارے میں ایک مقالہ لکھا ہے اس نے اپنی کتاب "المقالۃ العلویۃ" میں شامل کیا ہے جو امامت کے مفہوم پر ہے اور ابوعنان جاخط کے رد میں لکھی گئی ہے۔

۱۲۔ سید حسین طیابی میڈی حائری المعروف بـ داعظ (متوفی ۱۳۵ھ)

۱۔ ابوعلی کوفی احمد بن محمد بن عمار (متوفی ۴۲۶ھ) نے فہرست شیخ منتخب، صفحہ ۲۹ اور رجال بجاشی، صفحہ ۲۰ کی تحریر کے مطابق "ایمان ابوطالب" نامی ایک کتاب لکھی ہے۔

۲۔ ابومحمد سمل بن احمد عبد اللہ دیباچی نے تلکبری (متوفی ۴۳۰ھ) اور فہرست بجاشی صفحہ ۱۳۳ کی تحریر کے مطابق ایمان ابوطالب پر ایک کتاب لکھی ہے۔

۳۔ ابوثیمہ علی بن حمزہ بصری قیمی الخوی (متوفی ۴۳۵ھ) نے ایمان ابوطالب کے بارے میں ایک کتاب لکھی ہے جس کا ایک نسخہ سامرا میں شیخ میرزا محمد تہرانی کے پاس موجود ہے۔ ابن حجر نے "اصداب" میں ابوطالب کے حالات زندگی لکھتے ہوئے اس کتاب کے بعض اجزاء نقل کیے ہیں اور اس کے مؤلف پر راضی ہونے کی تہمت بھی لگائی ہے۔

۴۔ ابوسعید محمد بن احمد بن حسین خزانی نیشاپوری جو مفسر کبیر شیخ ابوالغنوی خزانی کے نانا تھے۔ انہوں نے "منی الطالب فی ایمان ابوطالب" نامی ایک کتاب لکھی ہے جس کا ذکر فہرست شیخ منتخب کے صفحہ ۱۰ پر ہے۔

۵۔ ابوالحسن علی بن بلاں بن ابو معاذ بیہلی ازدی نے فہرست شیخ صفحہ ۹۶ اور رجال بجاشی، صفحہ ۱۸۸ کی تحریر کے مطابق "البیان عن نبیة الرحمن" نامی ایک کتاب لکھی جو رسول کرم کے آباد اجداد اور ابوطالب کے ایمان کے بارے میں ہے۔

۶۔ احمد بن قاسم نے ایمان ابوطالب کے بارے میں ایک کتاب لکھی

حضرت ابوطالبؑ کی شان میں

مَدْحِيْرُ الشَّعَارِ

آٹھواں باب



نے "بینۃ الطالب فی ایمان ابی طالبؑ" نامی ایک کتاب فارسی زبان میں لکھی اور وہ چھپ چکی ہے۔

۱۳۔ مفتی شریف سید محمد عباس تستری ہندی (متوفی ۱۳۰۶ھ) جو شعرے غیر میں سے ہیں انہوں نے "بینۃ الطالب فی ایمان ابی طالبؑ" نامی ایک کتاب لکھی ہے۔

۱۴۔ شمس المعلم میرزا محمد حسین گرجانی نے "مقصد الطالب فی ایمان ابی النبی و عمه ابی طالبؑ" نامی کتاب لکھی ہے جو فارسی زبان میں ہے اور ۱۳۱۱ھ میں بھی چھپی ہے۔

۱۵۔ شیخ محمد علی بن میرزا جعفر علی فیض حنفی نے "القول الواجب فی ایمان ابی طالبؑ" نامی ایک کتاب لکھی ہے۔

۱۶۔ شیخ میرزا محسن بن میرزا محمد تبریزی۔

۱۷۔ سید محمد علی آل شرف الدین عاملی (متوفی ۱۳۰۳ھ) نے "شیخ الابطح او ابو طالبؑ" نامی ایک کتاب لکھی جو ۱۳۰۹ھ میں ۹۶ صفحوں پر چھپی ہے۔

۱۸۔ شیخ میرزا محمد طہرانی کے فرزند شیخ میرزا نجم الدین نے "شہاب انث قب لرجم مکفر ابی طالبؑ" نامی ایک کتاب لکھی ہے۔

۱۹۔ مرحوم شیخ عضوین حاج محمد نقدی نے "مواہب الواہب فی مفتقات ابی طالبؑ" نامی ایک کتاب لکھی جو ۱۳۳۴ھ میں ۷۵ صفحوں پر چھپی ہے۔

بہت سے شیعہ بزرگوں نے اپنے کلام میں ابوطالبؑ کے اوصاف بیان کیے ہیں، ہم ان میں سے کچھ اشعار یہاں نقل کرتے ہیں:

①

سید ابو محمد عبد اللہ بن حمزہ حنفی زیدی کے ایک فضیلے میں سے دو بیت ہم یہاں نقل کر رہے ہیں جن میں انہوں نے کہا:

ہمارے باپ ابوطالبؑ نے ان دیغمیرؑ کی حیات کی اور وہ اس وقت اسلام لائے جب دوسرے لوگ نہیں لائے تھے وہ اپنے عقیدے اور ایمان کو تو چھپا تھے تھے لیکن پیغمبرؐ سے اپنی محبت کو نہیں چھپا سکتے تھے

ایک ہو شمند اور بزرگ انسان کی تعریف کے لیے میرے پاس بڑا  
و سیع میدان ہے  
وہ بزرگ انسان جو قرآن کے ہم پڑہ اولی الامر (اممیت) کا  
دواہ ہے  
وہ ہدایت کا ایک ایسا پرچم ہے کہ میں اس کی تعریف کر کے  
اپنے شعور کو نیت دیتا ہوں اور اپنے اشعار کو سر بلند کرتا ہوں  
وہ اوصیا، کا باپ اور پیغمبر کا چھا ہے  
جس کے ذریعے ایک بزرگ زیدہ خاندان پھلا پھولائے  
وہ دنیا میں یگانہ ہے اور اس کا ساتھی حسن خلق ہے  
اور وشنی اور چمک کے لحاظ سے سورج اور چاند  
کے بعد اسی کا مقام ہے  
پھر اس کے لیے یہی فخر کافی ہے کہ  
وہ حی در (امام علی<sup>ؑ</sup>) کا باپ ہے جو انتہائی مصیبت  
میں لوگوں کی پیٹاں گاہ تھے  
جب تک باوصیا چلتی ہے اس آزاد مرد پر خدا کی رحمت ہو  
کیونکہ زندگی بھر تو اس کی زبان مکہ کے سردار (رسول اکرم<sup>ؐ</sup>) کی تعریف  
کرتی رہی ۔

۲

علام اردو بادی مندرجہ ذیل اشعار میں ابو طالب<sup>ؑ</sup> کی تعریف کرتے ہیں:

۱۸۹

۳

سید علی خان شیرازی نے اپنی کتاب "درجات رفیع" میں کچھ شعر کے  
یہ جن میں سے چند ایک ہم یہاں نقل کرتے ہیں:  
ابو طالب<sup>ؑ</sup> پیغمبر<sup>ؐ</sup> (محمد) کے وہ چھا تھے  
جن کی طاقت سے دین قائم ہوا اور اس کی شان تبریزی  
تمام افتخارات میں سے ان کے لیے یہی فخر کافی ہے  
کہ وہ لوگوں کے درمیان پیغمبر<sup>ؐ</sup> کے مددگار اور  
کفالت کرنے والے تھے  
اگر وہ نہ ہوتے تو پیغمبر<sup>ؐ</sup> کی دعوت کو مضبوطی اور  
پاداری حاصل نہ ہوتی  
اور ظلم اور جھوٹ کی ملبوث رات کا خاتمہ نہ ہوتا  
ان بزرگوار کو یہ وہ کہنا کیوں نہ جائز ہے  
جو اپنی زندگی کی ابتداء سے انتہائی قابل تعریف اور شاستر تھے  
خدا کا سلام ہوان پر کہ جب تک سورج مشرق سے چکتا ہے  
ان کی نیکیوں اور خوبیوں کا ذکر کیا جائے گا

۳

سید بزرگوار آیت اللہ میرزا عبد الہادی شیرازی نے ایک بڑا زور دار  
قصیدہ لکھا ہے جس کے کچھ اشعار ہم یہاں نقل کرتے ہیں:  
۱۸۸

⑤

علامہ یگاڈ شیخ محمد تقی صادق عاملی نے اہمیت کی شان میں اپنے ایک  
قیدیے میں ابوطالبؑ کے متعلق یہ اشعار کے ہیں:  
علیؑ کے زورِ غمیث سے دین کے محل کی بُنیاد کو استحکام غیب ہوا،  
جیسے علیؑ کے باپ ابوطالبؑ کی ہمت سے اس عمارت کے  
ستون کھڑے ہوئے تھے

وہ جو عالی ظرفی کی رمز اور جو انزوی کا راز ہے  
وہ جو ہدایت کے صحیحیت کی ابتداء بھی اور انہا بھی ہے  
وہ جو تمام فضیلتوں اور دلنشوں میں بے نیفیر ہے  
یوں سمجھو کر تمام بڑائیاں اس کے وجود میں جمع ہو گئی ہیں  
اس نے پیغمبرؐ کے دین کی سر بلندی کی خاطر اپنے آپ کو قربان کر دیا  
اور پھر کیا کہے کہ اسکا یہ معاملہ کتنا مبارک ہے۔

④

علامہ تبریزی علیؑ کی حنفی اپنے چند اشعار میں ابوطالبؑ کی  
یوں تعریف کرتے ہیں:

مکہؓ میں پیغمبرؐ کے وصی کے باپ کی خاص صبح کے وقت  
اس صبح کو جب اس نے پیغمبرؐ کا دفاع کیا نور کی بارش ہوئی  
اسلام کی حمایت کے لیے اور ہر خود غرضِ مگراہ کے مقابلے پر

۱۹۱

مکہ کے شیخ ابوطالبؑ کے ذریعے بھلائی اور ہدایت پھیلی  
اور وہ اس کے فوراً پر تو تھا کہ جس سے مکہ چکنے کا  
خدا نے تعالیٰ نے اسے توجید کے ہمراہ تیز تلوار کی مانند بنایا  
جس نے ہر طرح کے شرک اور کفر کو سرنگوں کر دیا  
اس نے خدا کے دین کے دفاع کے موقع پر ارادے کی تلوار نیام  
کے یعنی فی

وہ تلوار جس کی چمک سے دوسرے مہمیاروں کی چمک مکانہ پر گئی  
ادراس نے حقیقت کو اپنے شعروں میں ظاہر کیا  
ان شعروں میں جو حقیقتوں اور نیکیوں سے میری ہیں  
اس کا وجود ایک ایسا علم ہے جو جو انزوی کی صفت سے آزادت ہے  
وہ سخنی اور اس دین سے آزادت ہے جس کی راہ میں اس نے اپنا  
اپ قربان کر دیا

محصر اور واضح بات یہ ہے کہ وہ علیؑ کا باپ ہے  
اس کے غالباً ایمان میں کوئی شک جائز نہیں  
چودھویں رات کے چاند کا نور ظاہر ہے  
اگرچہ دھر اُدھر سے کتنے بھونک رہے ہیں  
فرض کیجیے کہ میں صبح کو کہوں کہ یہ تورات ہے  
یہ کیا ایک آنکھوں والے سے دن چھپا رہ سکتا ہے؟  
مکہ کا سردار ابوطالبؑ ایسا ہے کہ ہدایت کے راستے میں  
پیشوائی اور بزرگی نے اس کے ہاتھیں ہاتھ ڈال رکھا ہے  
۱۹۰

اس کا چہرہ آنکھوں کے سامنے یوں چلتا ہے  
جیسے ایک نیام سے کھینچی ہوئی تلوار ہو  
اس نے اپنی توار کے سامنے میں دین کی حمایت کی  
اور مک میں دین کا حامی اور مددگار بنارہا  
اور وہ پوشیدہ طور پر خدا پر ایمان سے آیا  
اس خدا پر جس کا دین ہر متلاشی کے لیے واضح ہے  
اور اس نے احمد پر آنے والی وحی کی تصدیق کی  
اور جو کچھ واجب تھا اس کے لیے قیام کیا  
اور بہت سے لوگ پوشیدہ طور پر سیخ بر کی تصدیق کرتے تھے (مُون)  
اور کچھ دوسرے دکھاوے کے لیے تصدیق کرتے تھے (منافق)  
اگر ابوطالبؑ نہ ہوتے تو شاید رسول اکرمؐ اپنی تبلیغ کو عام نہ کرنے  
اور لوگوں کو کھلتم کھلا دخاکے دین کی طرف نہ بلاتے۔

## ۸

فضل محقق اور گرانہا کتابوں کے مؤلف شیخ جعفر بن حاج محمد نقدی  
(متوفی ۱۲۸۰ھ) نے اپنی کتاب "مواہب الواہب فی فضائل ابی طالبؑ"  
مطبوعہ بخف کے صفحہ ۱۵ پر ایک تصدیقہ لکھا ہے، اس کے چند اشعار میں  
یہاں نقل کرتے ہیں:

تیری ہنسی کے چکارے نے مک کو روشن کر دیا  
اور تیرے چرسے کی شرم دھیانے شرافت کے پیاسوں کو سیراب کر دیا

بس وہ تھا کہ جو ایک لاری اٹھ کھڑا ہوا  
وہ پورے خلوص کے ساتھ برق پرور دگار پر ایمان لے آیا  
و جید پرست دل کے ساتھ وہ نیک اور پرہیزگار تھا  
رسالت کے آغاز میں سیغمبرؐ کے دین کی عزت اور آبرو اس سے  
وابستہ ہوئی

پھر وہ اس کے پاک فرزند علیؑ کے ہاتھوں بلندی کی انتہا تک پہنچی

## ۹

علام فاضل شیخ محمد سعیدی (متوفی ۱۳۰۰ھ) نے اپنے ایک فضیلہ  
میں درج ذیل اشعار کے ہیں:

سحر کے وقت میرا دل میرے سینے میں دھکتا ہے  
یا یوں سمجھو کر ایک کھلڑی کے ہاتھ میں گیند ہے  
 تو کہے گا کہ میں ہو سکے ایک دائرے میں ہوں  
 وہ دائرہ جو ستارہ اقبال کی مانند بھی ابھرتا اور کبھی ڈوبتا ہے  
 یا کہنیں یہ دائرہ ایسا چھتر ہے کہ گویا قوم نے اس میں پناہ لی ہے  
 یہ چھتر — علیؑ ہے کہ اس کا باپ ابوطالبؑ ہے  
 وہ ہر فخر کا مالک اور سیغمبرؐ کا چچا ہے  
 اور غالب کے فرزندوں میں سے نکل کا سردار  
 وہ اتنا بلند مرتبہ اور بارعہ ہے کہ  
 شکاری بازاں کی طرف آنے کی طاقت نہیں رکھتا

اور مکد کی سیراں کے لیے ان کی وعا کا قبول ہوتا ہے  
 اس کے اچھے طور طریقے اسلام کے معلومات میں قائم رہے  
 جو تمغہ افتخار کی مانند مسلمانوں کے سینوں پر رچتے ہیں  
 اس نے بہتر ان انسان (رسول اکرم  $\text{ﷺ}$ ) کی سرپرستی کی  
 اور خلوص و محبت کے ساتھ ان کے حقوق ادا کیے  
 لیکن میں ان کی پرورش کی اور جوانی میں ان کی نگرانی کی  
 اس کے بعد دشمنوں کے آثار سے ان کو بچائے رکی  
 اور اس نے ایسی شایستہ قدیمی سے رسول اکرم  $\text{ﷺ}$  کا ساتھ دیا  
 تاکہ ان کا دین تمام عکلوں میں سر بلندی حاصل کرے  
 وہ شیخ شیخ جاستا تھا کہ رسول اکرم خدا کے بزرگیہ بندے میں  
 اُس خدا کے جو آسمان کا اور ہر روت اور طاقت کا مالک ہے  
 اگر انکو جوانہ دیوں کو ایک بدن میں محض دیکھ سکے  
 تو اسے ابوطالب ابی عییناً وہ تمہیں بطور اس بدن کی روح کے دیکھے گی  
 شکر ہے خدا کا جس نے تمہیں نیک خصائی کے اس درجے پر پہنچایا  
 کہ جن سے سالوں ولا تیس سر بزر و شاداب ہو گیں  
 میں تمہاری ہیئت پر نازکتا ہوں جس نے تمہارے دشمنوں پر  
 یعنی ان کا فروں پر کپکپی طاری کر دی (جو مہم کے دشمن تھے)

لہ ابوطالب نے رسول اکرم کے دیلے سے بارش کی دعا کی اور وہ قبول ہوئی جیسا کہ  
 قسطلاني کی شرح صحیح بخاری کی جلد ۲۷ صفحہ ۲۲۴ پر مذکور ہے۔

جب کہیں تمام ہر ایسا اکٹھی ہو جاتی ہیں  
 میں وصی پیغمبر کے باپ — ابوطالب کی شان میں شعر کئے  
 لگتا ہوں  
 وہ بڑائیوں کی بارش ہے اور سختیوں میں جنگ کے شیر کی طرح دلیر  
 فریادیوں کی فریاد کو پہنچنے والا اور دو روز تک چکنے والا چودھویں  
 کا چاند ہے  
 ریس مکد (ابوطالب)، جس کی تلوار سے (دشمن دب جاتے ہیں)  
 تو لوگ رشد و ہدایت کے میدان میں گامزن ہوتے ہیں  
 ہر ایسا اس کے سامنے عاجز ہی اور بے مالگی سے گزدن خم کرتی ہیں  
 اور زمانے نے اسے رہنمائی کی فضیلت پیش کر دی ہے  
 احمد کی امرت کا بزرگ اور پاک انہیں کا دادا  
 اہل حق کی امیدوں کا مرکز اور بہار شریعت کی پُر برکت بارش  
 اس نے لوگوں کو اس وقت ہدایت کی جانب بلایا  
 جب ان میں سے کوئی بھی ہدایت کا راستہ نہیں جانتا تھا  
 قریش کو اس کی بہت سی کرامتیں یاد تھیں  
 جن کے فہرستے لوگوں کے کئی گرد ہوں نے رسول اکرم  $\text{ﷺ}$  کی رسالت  
 کا پتہ پایا  
 وہ ایسی کرامتیں تھیں جیسے کہ احمد کو دادا یہ کے پر دکنالے

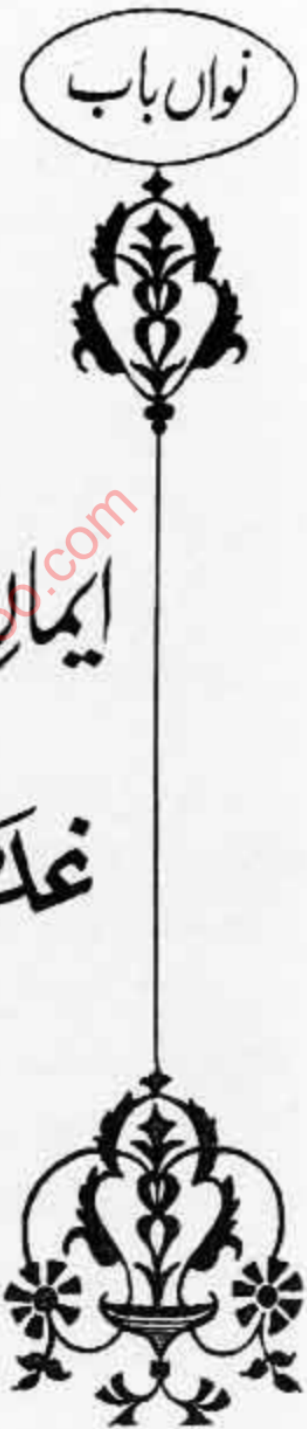
لہ ابوطالب کی یہ کرامت اصول کافی کے صفحہ ۳۴۵ پر مدرج ہے۔

نواں باب

ایمان ابوطالبؑ کے متعلق

غلاظہ برائے رمضانیین

jabirabbas@yahoo.com



## تفسیر قرآن میں غلط بیانی

ان لوگوں یعنی اہل سنت کے مورخین اور محدثین — اسلام کے مردوں میڈان اور اپنے شیکوکار بیشے امام علیؑ کے بعد پڑھے مسلمان — ابوطالبؑ کے بارے میں افترا اور بدگونی میں اتنے آگے نکل گئے ہیں کہ ان کے یہ اپنی منگھڑت کہانیاں بھی کافی شایستہ نہیں ہو یہیں ہندزوہ قرآن مجید کی طرف بڑتے اور خدا کے کلام میں تحریف کرتے ہوئے اس کی تین آیتوں کو ایسے خود ساختہ معانی پہننا دیے ہیں جو حقیقت اور اصلیت سے بہت دور ہیں۔ یہی جعلی مطالبؑ معانی وہ مشہور ترین مأخذ ہیں جن سے انہوں نے ابوطالبؑ کے اسلام نہ لانے کے بارے میں استناد کیا ہے۔ ذیل میں وہ آیات اور ان کے مطالبؑ پیش کرتے ہیں:

کے بعد زیر بحث آیت نازل ہوئی اور آنحضرت نے فرمایا:  
 اے چا! آپ کے بارے میں ایک آیت نازل ہوئی ہے.  
 ابوطالب نے پوچھا: کوئی آیت؟  
 آنحضرت نے فرمایا: آپ قریش کو مجھ پر سختی کرنے سے باز رکھتے ہیں  
 لیکن میری نبوت پر ایمان لانے سے انکار کرتے ہیں۔ اس وقت ابوطالب  
 نے کچھ غیر کے جن میں سے ایک یہ ہے:  
 خدا کی قسم! اپنی کثیر تعداد اور قوت کے باوجود وہ آپ پر ہرگز قابو  
 نہ پاسکیں گے  
 مگر وہ صرف اس وقت آپ پر قابو پا سکتے ہیں، جب میں جان  
 قربان کر کے قبر میں دفن ہو جاؤں لہ  
 ایک بار لوگوں نے پوچھا: خدا کے رسول! کیا ابوطالب کو آپ کی  
 نصرت کرنے کا کوئی فائدہ ہے؟  
 آپ نے فرمایا: اسی نصرت کی بدولت وہ عذاب کی ہیڑیوں اور  
 ہتھکڑیوں نیز شیاطین کی ہمایاںگی سے بچ گئے اور انہیں دوزخ کے سانیوں  
 اور زیکھوں کے بلوں پر نہیں چھینکا گیا۔ اس جو عذاب انہیں دیا گیا وہ آگ  
 کے جو تے پہنچنے کے عذاب کی طرح ہے کہ جس سے ان کا مغز سرخوش کھاتا  
 ہے اور یہ اہل جہنم کی مکتوب سنزا ہے۔ ۲

۱۰۱  
 اہ دیگر اشعار اس کتاب کے صفحہ ۳۷ پر ملا خط ہوں۔  
 ۲ تفسیر قرطبی۔ جلد ۴ صفحہ ۳۰۰۔

## پہلی آیت

وہ لوگ دوسروں کو اس کے سنتے سے روکتے ہیں اور خود تو  
 الگ تھلک رہتے ہی ہیں۔ پس وہ اپنے آپ کو ہی ہلاک  
 کرتے ہیں لیکن سمجھتے ہیں۔ (سورہ انعام۔ آیت ۳۶)  
 طبری وغیرہ سفیان ثوری سے، وہ حبیب بن ابی ثابت سے اور وہ ایک  
 شخص سے ابن عباس کا یہ قول نقل کرتا ہے:  
 یہ آیت ابوطالب کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ کیونکہ وہ لوگوں کو  
 رسول اکرم پر سختی کرنے سے روکتے تھے اور خود اسلام لانے سے دوری  
 اختیار کیے رہے۔ لہ  
 قرطبی کہتا ہے کہ یہ آیت تمام کفار کے لیے عام ہے کہ وہ محمدؐ کی پیروی  
 سے منع کرتے ہیں اور خود بھی ان سے دوری اختیار کرتے ہیں۔ چھرہ ابن عباس  
 اور حسن کے طریق سے نقل کرتا ہے کہ یہ آیت ابوطالب کے بارے میں ہے۔  
 کیونکہ وہ کفار کو رسول اکرم پر سختی کرنے سے روکتے تھے اور خود آنحضرتؐ پر  
 ایمان لانے سے احتساب کرتے رہے۔

سیرت نویسیوں نے بھی ابن عباس سے ابن الزبری کا واقعہ نقل کیا  
 ہے۔ وہ اس پر یہ اضنا ذکر تے ہیں کہ قریش کے مقابل ابوطالبؐ کے ڈن جانے

لہ ابن سعد: طبقات جلد اصفہو ۱۰۵ + طبری: تاریخ جلد اصفہو ۱۱۰ + ابن کثیر:  
 تفسیر جلد ۴ صفحہ ۲۷۱ + زمشری: تفسیر کشف جلد اصفہو ۴۲۸ این جزی: تفسیر جلد ۲.  
 صفحہ ۱۰۰ + تفسیر غازی جلد اصفہو ۱۱۱۔ ۲۰۰

ابن حذیفہ کا نظر ہے کہ جبیب ایک فریبی شخص تھا ملے

علاوہ ازیں اس حدیث کی سند میں ہم سفیان ثوری کی ذات پر بحث نہیں کرتے اور اس شخص کا قول پیش نہیں کرتے جس کا خیال ہے کہ سفیان ایک فریبی شخص تھا اور اس نے جھوٹے لوگوں سے حدیثیں نقل کی ہیں۔ لہ وجہ ۱: مختلف طریقوں سے ابن عباس کی جو صحیح روایات نقل کی گئی ہیں وہ اس جعلی حدیث کے خلاف ہیں۔ چنانچہ طبری، ابن منذر، ابن ابی حاتم اور ابن مردویہ نے ابن ابی طلبو اور عوفی کے طریقے سے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ زیرِ بحث آیت مشرکین کے بارے میں ہے جو لوگوں کو رسول اکرمؐ پر ایمان لانے سے روکتے تھے اور خود بھی آنحضرتؐ سے دوڑ رہتے تھے۔<sup>۱</sup>

اسی مضمون کی حدیث جو طبری، ابن ابی شیبہ، ابن ابی منذر، ابن ابی حاتم اور عبد بن حمید نے وکیع کے طریقے سے سالم سے اور اس نے ابن حذیفہ سے — نیز حسین بن فرج کے طریقے سے ابو معاذ سے اور بشر کے طریقے سے قتادہ سے روایت کی ہے، وہ بھی اس بات کی تائید کرتی ہے۔

عبد الرزاق، ابن جریر، ابن منذر، ابن ابی حاتم اور ابوالائش نے قتادہ، سدی اور ضحاک سے — ابوحنیف کے طریقے سے مجاہد سے اور یونس کے

علامہ امینی کا موقف یہ ہے:

اس آیت کے ابوطالب کے بارے میں نازل ہونے کا دعویٰ ان دجوہ کی بنابرائے غلط ہے:

وجہ ۱: یہ حدیث مرسلا ہے اور ایک نامعلوم شخص سے منسوب ہے جو ابن عباس اور جبیب بن ابی ثابت کے درمیان وجود رکھتا ہے۔ اسی طریح کے اور بھی بہت سے ناقابل اعتماد اشخاص تھے جنہوں نے ابن عباس سے روایت کی ہے اور شاید یہ نامعلوم شخص بھی انہیں میں کے ہے۔

وجہ ۲: اس حدیث کا واحد راوی جبیب ابن ابی ثابت ہے اور اس کے علاوہ اسے کسی نے روایت نہیں کیا۔ پھر اگر ہم فرض کریں کہ وہ اتفاق اور قابل اعتماد ہے تو بھی جو کچھ اس نے روایت کیا ہے اس کی پیروی کرنا ممکن نہیں ہے۔ حالانکہ اسی جبیب ابن ابی ثابت کا تعارف کچھ یوں ہے:

ابن حبان کہتا ہے کہ ”وہ ایک فریبی شخص تھا“

عیقیلی کہتا ہے کہ ابن عون نے جبیب کا تعارف ایک بن نام شخص کی جیشیت سے کرایا اور کہا کہ اس نے عطا سے کچھ احادیث نقل کی ہیں، جن کی متابعت نہیں کی جاسکتی۔

قطان کہتا ہے کہ جبیب نے عطا سے بہت سی احادیث روایت کیں جو قابل توجہ نہیں ہیں۔

آخری نے ابو داؤد سے نقل کیا ہے کہ عاصم بن حمزہ کے بقول جبیب نے کوئی حدیث روایت نہیں کی ہے۔

لہ تہذیب التہذیب جلد ۲ صفحہ ۱۴۹

لہ میزان الاعتدال جلد ۱ صفحہ ۳۹۶

لہ تفسیر طبری جلد ۱ صفحہ ۱۰۹ + تفسیر و مفسر جلد ۲ صفحہ ۴۰۳

بخاری مسلم میں آیا ہے کہ یہ آیت ابوطالبؓ کی وفات کے بعد نازل ہوئی ہے۔ اس کو پیش نظر کھتے ہوئے جب ہم پہلی آیت پیغماڑتے ہیں، جو زندہ موجود کفار کے بارے میں ہے، اس میں ابوطالبؓ کے متعلق قطعاً کوئی اشارہ نہیں پایا جاتا۔ یہ میزونگ سورة النعام کہ جس میں یہ آیت آئی ہے، وہ سورہ قصص کے بعد پانچ سوروں کے فاصلے سے یکبارگی نازل ہوئی ہے۔ یہ میں یہ ممکن نہیں کہ اس کا اطلاق ابوطالبؓ پر کیا جاسکے جو اس آیت کے نزول سے پہلے وقت ہو گئے اور منون میں تسلی و فتن ہو چکے تھے۔

وجہ ۵۹ سورہ النعام کی آیت ۲۵ کو ۲۶ کے ساتھ ملا کر دیجئے چاہئے:

آیت ۲۵: ان میں کچھ لوگ ایسے ہیں جو تمہاری باتوں کی طرف کان لگائے رہتے ہیں، لیکن وہ انہیں نہیں سمجھ پاتے۔ یہونکہ ہم نے ان کے دلوں پر مهر لگادی ہے اور ان کے کافوں پر پر وہ ڈال دیا ہے۔ اب اگر وہ ہماری تمام نشانیاں بھی دیکھ لیں تو بھی ایمان نہیں لایں گے۔ وہ کفار یہاں تک پہنچتے ہیں کہ اس (قرآن) میں تو انکوں کی کہانیوں کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔

آیت ۲۶: وہ لوگ دوسروں کو اس کے سنتے سے رد کتے ہیں اور خود تو انگ تھلگ رہتے ہی ہیں۔ پس وہ پہنچ آپ کو ہی ہلاک کرتے ہیں لیکن سمجھتے نہیں جیسا کہ واضح ہو ہے ان دونوں آیتوں کا اشارہ ان کافروں پر تفسیر انegan صفحہ ۱

طریقے سے ابی زید سے روایت نقل کی ہے کہ زیر بحث آیت کا مفہوم یہ ہے کہ کفار کا گروہ لوگوں کو رسول اکرمؐ اور قرآن کی جانب مال ہونے سے منع کرتا تھا اور خود بھی ان سے دور رہتا تھا۔

ان تمام روایات میں ابوطالبؓ کا کوئی ذکر نہیں اور اس آیت کا روئے سخن ان کافزوں کی طرف ہے جو لوگوں کو رسول اکرمؐ یا قرآن کی پیروی کرنے سے رد کتے تھے اور جنگ کر کے یا ڈرا دھک کر ان کو اخضرتؐ سے علیہ کردیتے تھے۔ ہمارے فارمیں اس بات سے بینناً واقعہ ہے یہ کہ تمام ہیں ان اقوال و افعال کے خلاف میں جو رمیس مکہ ابوطالبؓ کے حالت زندگی میں بیان ہوئے ہیں کیونکہ انہوں نے زندگی بھر رسول اکرمؐ کی حیات کی، ان کا ساتھ دیبا اور آخری دم تک لوگوں کو ان کی طرف بلاتے رہے۔

د جہ ۵۹: اس آیت کریمہ کے سیاق سے ظاہر ہوتا ہے کہ خدا نے اس آیت میں ان زندہ کافزوں کو ملامت کی ہے جو لوگوں کو رسول اکرمؐ کی پیروی سے منع کرتے اور انہیں اخضرتؐ سے دور بہٹائے رکھتے تھے۔ انہوں نے اپنے اس برسے عمل کو اخضرتؐ کی کھلی مخالفت کی حد تک پہنچا دیا تھا۔ نیز وہ اس آیت کے نزول کے وقت بھی اس برسے کام کے مرتکب ہو رہے تھے اور رسول اکرمؐ نے ابوطالبؓ کو بھی اس آیت کے نزول سے آگاہ کیا تھا یہ اسے پیغمبرؐ بے شک تم بھے چاہو راہ ہدایت پر نہیں لاسکتے لیکن خدا جسے چاہے راہ ہدایت پر لاسکتا ہے۔

لہ یہ وہی بات ہے جو اس سے پہلے وجد ۵۸ میں تفسیر قطبی کے حوالے سے بیان ہوئی ہے۔ ۵۹ سورہ قصص۔ آیت ۵۶

پھر اس آیت کے ابوطالبؑ کے بارے میں نازل ہونے نیز جیب بن ابی تابت کی اس روایت کے متعلق جو اس نے ایک نامعلوم شخص کے ذریعے اس عباس سے نقل کی، طبری یوں کہتا ہے: ان اقوال ہیں سب سے نوزوں یہ ہے کہ اس آیت کی تاویل میں ہم اس بات کے قائل ہو جائیں کہ اس کا اشارہ انہی افراد کی طرف ہے جو دوسروں کو پیغمبرؐ کی پیروی سے منع کرتے اور باز رکھتے تھے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس سے پہلی آیت میں مشرکین کے اس گروہ کا ذکر ہے جو پیغمبرؐ کو جھلکاتے، ان سے بحثت اور خدا کی جانب سے نازل کی گئی وحی سے روکر دافی کرتے تھے۔ پس مناسب ہے کہ وہ اس پیغمبرؐ کی جانب مائل ہونے سے روکتے ہیں، یہیں اس جماعت کے اعمال ہی کی خبر رہو۔ کیونکہ ہمارے پاس اس امر کی کوئی دلیل نہیں کہ ان دو آیات کے سلسلہ بیان میں تنخاطب کا رخ ایک سے دوسرے فریق کی طرف تبدیل ہو گیا ہے۔ بلکہ اس آیت سے پہلے اور بعد کی آیات اس قول کو درست ثابت کرتی ہیں کہ ان میں کسی خاص فرد یا افراد سے نہیں بلکہ پیغمبرؐ کی قوم کے مشرکین سے بحث کی گئی ہے۔ لہذا آیت کی تاویل یوں ہے:

”اے محمد! یہ مشرک خواہ ساری کی ساری نشانیاں بھی دیکھ لیں۔ ایمان نہیں لائیں گے۔ جیسا کہ وہ تمہارے پاس آتے ہیں، تم سے الجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ تم ہمارے لیے جو آسمانی کتاب لائے ہو، وہ اگلے لوگوں کے قصہ کہانیوں کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔ اس طرح وہ نازل کی گئی آیات کو سنتے سے انکار کرتے ہیں اور اپنے آپ کو

کی طرف ہے جو رسول اکرمؐ کے پاس آتے، آنحضرتؐ سے بحثتے۔ قرآن مجید پر اگلے لوگوں کی کہانیوں کی تہمت لگاتے، لوگوں کو آنحضرتؐ کی کتاب کے سنتے سے روکتے اور اپنے آپ کو اور دوسروں کو رسول اکرمؐ سے دور رکھتے تھے۔ لیکن کہاں یہ سب کچھ اور کہاں ابوطالبؑ؟ ابوطالبؑ تو وہ شخص ہیں جنہوں نے زندگی بھر ان میں سے کوئی بھی کام نہیں کیا اور ہمیشہ آنحضرتؐ کے حامی اور محافظ بن کر رہے۔ چنانچہ مشرکین نے بھی اس بات کو سمجھا ہے اور اس قول کو چند اس وقت نہیں دی کہ زیر بحث آیت کا نزول ابوطالبؑ کے بارے میں ہوا ہے۔ ان میں سے بعض نے تربیت کہا ہے کہ اس قول کی کوئی سند نہیں، جبکہ کچھ دوسروں نے اس کے برعکس قول ہی کو قابل قبول سمجھا ہے۔ اب ہم ہی کے نظریات بطور نہونہ نقل کرتے ہیں:

مفہس طبری تکھنا ہے: یہ آیت جن افراد سے بحث کرتی ہے وہ دہی مشرک ہیں جو خدا کی نشانیوں کو جھلکاتے، لوگوں کو محمدؐ کی پیروی سے باز رکھتے اور اپنے آپ کو اور دوسروں کو آنحضرتؐ سے دور رکھتے تھے۔ پھر انہیں طریقوں سے جن کا ہم نے (وجہ ۳-۲ میں) پہلے ذکر کیا ہے، این خفیہ، این عباس، سدی، افنا وہ اور ابو معاذ کے قول سے سند لاتا ہے۔ یہ اس بارے میں وہ ایک قول کا ذکر کرتے ہوئے اسے قادہ، مجاهد اور ابن زید سے منسوب کرتا ہے۔ جس میں اس آیت سے مدد یہ ہے کہ وہ لوگ قرآن کے سنتے اور اس کے احکام پر عمل کرنے سے منع کرتے تھے۔ لہ

کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے۔ لہذا یہ درست نہیں ہے کہ اس سے یہ مراد ہو کہ جو لوگ رسول اکرمؐ پر سخنی کرنے والوں کو روکتے اور منع کرتے ہیں وہ اپنے آپ کو تباہ کر دیتے ہیں، کیونکہ ایسا نیک کام، ہلاکت اور تباہ ہی کا موجب نہیں ہوتا۔

اگر ہم سے یہ کہا جائے کہ وہ اپنے سوا کسی کو ہلاکت میں نہیں ڈالتے“ کا جملہ ”نحو تو اس سے الگ تھلاگ رہتے ہیں ہیں“ کے ساتھ مربوط ہے اور ”دوسروں کو اس کے سنتے سے روکتے ہیں“ سے اس کا تعلق نہیں ہے، اس لیے کہ اس عبارت سے مراد یہ ہے کہ جس گروہ کا ذکر کیا گیا ہے وہ پیغمبرؐ کا دین ترک کرنے اور آنحضرتؐ کے ساتھ ناساز گاری کی بشار پر ان سے دوری اختیار کرتے ہیں اور یہ بات قابل مذمت ہے اور تمہارا استدلال درست نہیں ہے۔ اس پر ہمارا جواب یہ ہے کہ ”وہ اپنے سوا کسی کو ہلاکت میں نہیں ڈالتے“ کی عبارت اپنے ماقبل سے مربوط ہے اور تمہارے قول کی مثال دہی ہے جیسے کہا جائے کہ ”فللٰہ شخص جو فلاں شخص کو کسی کام سے روکتا ہے اور شہادتیا ہے، وہ اس میں اپنے علاوہ کسی کو لفظان نہیں پہنچا؟“ حالانکہ یہ نفصال ان دو میں سے صرف ایک کو نہیں بلکہ دونوں ہی کو پہنچتا ہے لیکے مفسر بن شیری، بھی ابن حفیی، قیادہ، مجادد، ضحاک اور کئی دوسرے راویوں سے پہلا قول نقش کرنے کے بعد لکھتا ہے:

حقیقت کا علم تو خدا ہی کو ہے مگر یہ قول واضح اور منطقی معلوم ہوتا

لہ فخر رازی: تفسیر کیر جلد ۲ صفحہ ۴۸

۲۰۹

اور دوسروں کو تم سے دور رکھتے ہیں۔ مگر وہ ایسا کر کے اپنے علاوہ کسی اور کو ہلاکت میں نہیں ڈالتے ہیں۔ لہ مفسر رازی اس بارے میں دو قول نقش کرتا ہے:

۱۔— یہ آیت ان مشرکین کے بارے میں نازل ہوئی ہے جو لوگوں کو رسول اکرمؐ کی تبوت کا اقرار کرتے اور ان کی پیروی کرنے سے باز رکھتے تھے۔

۲۔— یہ آیت ابو طالبؓ کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ رازی مزید کہتا ہے کہ پہلا قول دو دلائی کی بنا پر زیادہ قابل قبل ہے۔

چہلی دلیل یہ ہے کہ اس سے ماقبل کی تمام آیات کفار کی اس جماعت کے کردار کی مذمت میں ہیں۔ لہذا لوگوں کو رسول اکرمؐ کی پیروی سے روکنا اور منع کرنا بھی اسی کے ذیل میں آتا ہے۔ اگر ہم فرض کوئی کہ متناہی کا یہ عمل ابو طالبؓ سے نسبت رکھتا ہے تو ابو طالبؓ کا عمل اس جماعت کے بر عکس تھا۔ کیونکہ وہ لوگوں کو رسول اکرمؐ کو تکلیف پہنچانے سے روکتے تھے۔

دوسری دلیل یہ ہے کہ زیر بحث آیت کے بعد خدا نے تعالیٰ اس بات کا اضافہ کرتا ہے کہ یہ لوگ اپنے سوا کسی کو ہلاکت اور تباہ ہی کی جانب نہیں لے جاتے۔ پس اس سے وہی جماعت مراد ہے جس

لہ تفسیر طبری جلد ۲ صفحہ ۱۰۰

۲۰۸

حدیث اس کے ساتھ ہیں؟ اور اس سے پہلے کن مولفین نے ان کو نقل کیا ہے؟ وہ کون ہے جو یہ کہتا ہے کہ قرطبی نے ابن زبیر کے واقعہ میں جو اشعار نقل کیے ہیں وہ ابو طالب ہی کے ہیں؟ کس شخص نے یہ روایت کی ہے کہ زیر بحث آیت اسی دن نازل ہوئی؟ اس آیت کے نزول پر رسول اکرم ﷺ کے ابو طالب ہی کو خبر دار کرنے اور ابو طالب ہی کے اشعار میں کیا ببط اور علاقہ ہے؟ قرطبی کا یہ مکھڑت جملہ کہ "اے چھا! آپ کے بارے میں ایک آیت نازل ہوئی ہے؟" کیا اس سے پہلے یا اس کے بعد — ائمہ حدیث میں سے کسی نے یہ جملہ نقل کیا ہے؟ کیا قرطبی کو اس روایت کے آخری حصے کے لیے اپنی تفسیر کے علاوہ کوئی اور مصدقہ کی عبارت کا ماحصل نقل کیا ہے؟

اور ماخذ بھی ملا ہے؟ کیا اس نے جنم میں ساتھیوں اور بچھوؤں کے بل دیکھیے ہیں اور انہیں ابو طالب ہی سے خالی پایا ہے؟ کیا اس نے جنم کی تھکڑیاں اور بیڑیاں باندھی اور رکھوئی ہیں۔ تاکہ پچھاں لیتا کہ سید مردار نکہ — ابو طالب ہی۔ ان تھکڑیوں اور زنجروں سے نہیں باندھے گئے؟ یا پھر ایسا ہوا ہے کہ اس نے آنحضرت ﷺ کی حدیث سے یہ باتیں خود می اخذ کی ہیں؟ کیا ہی اچھا ہوتا اگر قرطبی کے یہ سہانے خواب حقیقت کا روب دھاریتے! مگر اب وہ ہمارے بہت سے قطعی دلائل کے سامنے مغلوب اور حکوم ہو کر رہ گیا ہے۔

ہے۔ بیزابن جبریل بری نے بھی اسی کو اختیار کیا ہے۔ لہ

نسقی نے پہلا قول نقل کیا اور کہا ہے: کہا گیا ہے کہ یہ آیت ابو طالب کے بارے میں ہے، حالانکہ پہلا قول یعنی اس آیت کا مشترکین سے مربوط ہوتا زیادہ مطہقی ہے۔ ۳

مفسر مختسری، شوکانی اور کئی دوسرے مفسروں نے بھی پہلا قول اختیار کیا ہے اور دوسرے قول کو ایک بلا ثبوت دعویٰ فراہم ہے۔ ان کے بعد آوسی نے بھی پہلے قول کو تفصیل کے پیش کی ہے۔ دوسرے قول کے بارے میں نکھا ہے کہ امام رازی نے اسے رد کر دیا ہے پھر ان عبارت کا ماحصل نقل کیا ہے۔

اس مقام پر علامہ امینی اس عبارت کا اضافہ کرتے ہیں:

جب قرطبی نادانی کے عالم میں ہماری جانب قدم بڑھا رہا تھا تو اس کے دونوں ہونتوں کے درمیان ایک ایسی روایت تھی جو اس نے رات کے وقت لکڑیاں اسٹھی کرنے والے لکڑ ہارے کی طرح کیں سے اٹھا لی تھی۔ اے کاش کر وہ ہماری رہنمائی اپنی اس مکھڑت داستان کے مصدرا کی طرف کرتا کہ اس نے یہ کہاں سے اخذ کی؟ اس کی اسناد کس شخص تک پہنچی ہیں؟ اس روایت کے نقل کرنے میں کون کون سے حفاظ

پیش کر سکتا ہوں۔ اس پر ابو جمل اور عبد اللہ بن ابی امیہ نے ابو طالب سے کہا: کیا تم عبد المطلب کے مذہب سے روگوانی کر رہے ہو؟ اس وقت رسول اکرمؐ پاریا ریسی ارشاد فرمائے تھے اور وہ دونوں اشخاص بھی اپنی بات دہرانے جا رہے تھے۔ حتیٰ کہ ابو طالب نے اپنے آخری الفاظ کئے: ”عبد المطلب کے مذہب پر“۔ اور یوں وہ لداللہ الا اللہ کھنے سے باز رہے۔ تاہم رسول اکرمؐ نے فرمایا: ”غدا کی قسم اجب تک مجھے آپ کے لیے مغفرت کی دعا مانگنے سے منع نہیں کر دیا جائے گا۔ میں یہ عمل کرتا رہوں گا۔“ اس اثناء میں خدا نے تعالیٰ نے یہ آیت نازل کی:

”پیغمبرؐ اور مونین کے لیے مناسب نہیں کر دہ مشرکین کے لیے مغفرت کی دعائیں مانگیں“

پھر ابو طالبؐ کے بارے میں بھی یہ آیت نازل ہوئی: ”اے پیغمبرؐ! بے شک تم جسے چاہو راہ راست پر نہیں لاسکتے۔ یہیں خدا جسے چاہے راہ راست پر لاسکتا ہے۔ لہ مسیب سے اور اس نے اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ اس نے سید بن مسیب سے اور اس نے اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ اس نے کہا: ابو طالبؐ کی وفات کے وقت جب رسول اکرمؐ ان کے سرہانے تشریف لائے تو آپ نے ابو جمل اور عبد اللہ بن ابی امیہ بن مغیرہ کو دہل دیکھا۔ تب آنحضرتؐ نے فرمایا: ”اے چھا! کو لا اللہ الا اللہ۔“ یہ دہل کم بھے جس کے ذریعے میں خدا کے حضور میں آپ کے لیے جوت

لہ مسیح بن اسحاق جلدی کتاب التفسیر باب تفسیر صفحہ ۱۸۳  
۲۱۳

## دوسری اور تیسرا آیت

دوسری آیت: ”پیغمبرؐ اور مونین کے لیے یہ مناسب نہیں کہ یہ جان لینے کے بعد کہ مشرکین جسمی ہیں، ان کے لیے مغفرت کی دعائیں مانگیں خواہ وہ ان کے قرابت دار ہی کیوں نہ ہوں۔ لہ

تیسرا آیت: ”اے پیغمبرؐ! بے شک تم جسے چاہو راہ ہدایت پر نہیں لاسکتے یہیں خدا جسے چاہے راہ ہدایت پر لاسکتا ہے اور وہی ہدایت یا فتنہ لوگوں سے بخوبی واقف ہے۔“

## دونوں آیتوں کے شان نزول کی روایت

ابوالیمان نے شعیب سے، اس نے زہری سے، اس نے سید بن مسیب سے اور اس نے اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ اس نے کہا: ابو طالبؐ کی وفات کے وقت جب رسول اکرمؐ ان کے سرہانے تشریف لائے تو آپ نے ابو جمل اور عبد اللہ بن ابی امیہ بن مغیرہ کو دہل دیکھا۔ تب آنحضرتؐ نے فرمایا: ”اے چھا! کو لا اللہ الا اللہ۔“ یہ دہل کم بھے جس کے ذریعے میں خدا کے حضور میں آپ کے لیے جوت

لہ سورة توبہ۔ آیت ۱۱۳      لہ سورة قصص۔ آیت ۵۴  
۲۱۲

وہ رتبہ اور مقام رکھتا ہوں کہ جو عبدالمطلب کے فرزندوں کے لیے رونے زمین کی تمام چیزوں سے بہتر ہے۔ عمر نے کہا: میں نے بھی اپنے باپ (علیٰ) کو یہ کہتے ہوئے سنا: منافق کے ول میں ایسا کوئی حکمت آئیز کلام نہیں ہوتا۔ جسے وہ مرنے سے پہلے اپنی زبان سے خاہر نہ کر سے سعید نے کہا: اے بختیجے! کیا یہ کہ کتم نے مجھے نفاق سے نسبت دی ہے؟ عمر نے جواب دیا: بات وہی ہے جو میں نے کہی ہے۔ اس کے بعد عمر بن علیٰ وہاں سے چلے گئے۔ لہ واقعی نقل کرتا ہے:

سعید بن مسیب امام علیٰ بن الحسینؑ کے جنازے کے پاس سے گزر گیا اور اس میں شامل نہ ہوا۔ تب اس سے پوچھا گیا: یہ نیکو کار مرد کہ جو اہل بیت صاحبینؑ میں سے ہے، کیا تم اس کی نماز جنازہ نہیں پڑھو گے؟ اس نے جواب دیا: میں اس صاحب مرد کی نماز جنازہ پڑھنے کے مقابلے میں کسی اور جگہ پر دو رکعت نماز پڑھنا بہتر سمجھتا ہوں۔

سعید بن مسیب کی ذات کا تعارف کرانے اور خدا کے دین کے بارے میں اس کے علم کی کیفیت بتانے کے لیے درج ذیل روایت ہی کافی ہے:

قادة کا بیان ہے کہ میں نے سعید بن مسیب سے پوچھا: کیا (بھی امیر کے جلاو) مسیح بن یوسف کے تیچھے نماز پڑھنا جائز ہے؟

روایت کو اپنی تفسیروں میں درج کیا ہے۔  
مذکورہ روایت پر تنقیدی نظر

اس روایت کا دادحد راوی — سعید بن مسیب — ان اشخاص میں سے ہے جنہوں نے امام علیؑ سے اپنی کھلی دشمنی کا اظہار کیا ہے۔ لہذا وہ امام علیؑ، آپ کے والد اور آپ کے خاندان کے بارے میں جو کچھ کہے یا لکھ رہے اسے قبول نہیں کیا جا سکتا کیونکہ وہ ایک ایسا شخص ہے جس کی مرغوب ترین چیز اس خاندان کی بدوگی ہے۔ جیسا کہ ابن ابی الحمید نے لکھا ہے کہ سعید بن مسیب امام علیؑ سے معرف رہا اور عمر بن علیؑ نے بھی اس کے ساتھ سخت رویہ اختیار کیا تھا۔ چنانچہ عبدالرحمٰن بن اسود — ابو الداؤد عدلیؑ سے نقل کرتا ہے:

میں نے عمر بن علیؑ کو اپنی طالب کو دیکھا کہ وہ سعید بن مسیب کی جانب آرہے تھے۔ سعید نے ان کو مخاطب کر کے کہا: اے بختیجے! تین کیا ہوا ہے کہ تم حضرت رسول ﷺ کی مسجد میں اتنا آتے جاتے ہو؟ اور پھر تمہارے سکے اور چیزوں کو دیکھا کیا ایسا ہی کرتے ہیں۔

عمر نے کہا: اے مسیب کے بیٹے! کیا یہ ضروری ہے کہ جب کبھی میں مسجد میں آؤں تو تم سے اجازت لیا کروں؟

سعید نے کہا: میں نہیں چاہتا کہ تم کونا راض کروں، کیونکہ میں نے تمہارے باپ (علیٰ) کو یہ کہتے ہوئے سنا: بلاشبہ میں خدا کی بارگاہ میں

کیے ہانگ سکتے تھے؟ جبکہ اس آیت کے نازل ہونے سے بہت پہلے ایک اور آیت کے ذریعے آنحضرت<sup>ؐ</sup> کو اور مومنین کو مشرکوں اور منافقوں کے ساتھ محبت و دوستی رکھنے سے منع کر دیا گیا تھا ملے جیسا کہ کہا گیا:

جو لوگ خدا اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہیں، تم ان کو خدا اور اس کے رسول<sup>ﷺ</sup> کے دشمنوں سے دوستی کرتے ہوئے نہ دیکھو گے۔ اگرچہ وہ ان کے باپ یا بیٹے یا بھائی یا غاذیان ہی کے لوگ ہوں۔ یہی وہ گروہ مومنین ہے جن کے دلوں میں خدا نے ایمان کو ثابت کر دیا ہے اور خاص اپنی روح سے ان کی تائید کی ہے۔ ۲۶

سورہ مجادلہ۔ سات سوروں کے فاصلے سے۔ سورہ توبہ سے پہلے مدینہ میں نازل ہوا۔ گویا کہ سورہ مجادلہ کی یہ آیت جس میں مشرکوں اور منافقوں کی دوستی سے منع کیا گیا۔ سورہ توبہ کی اس آیت سے بہت پہلے نازل ہوئی۔ جس میں مشرکوں کے لیے مغفرت کی دعا مانگنے سے منع کیا گیا تھا۔

لہ نظاہر ہے کہ مشرکوں اور منافقوں کے لیے مغفرت کی دعا مانگنا ان سے محبت و دوستی کا بڑا واقعی ثبوت ہے۔

۲۶ سورہ مجادلہ۔ آیت ۲۲

۲۶ تفسیر انعام۔ جلد اصغر ۲۱

سعید نے جواب دیا: میں تو اس سے بھی بدتر شخص کے پیچھے نماز پڑھنے کو تیار ہوں۔  
۲۔ سخاری و مسلم اور دوسرے لوگوں کی بیان کی ہوئی اس روایت سے بظاہر اس بات کی نشاندہی ہوتی ہے کہ سابق الذکر دلوں آیات کیے بعد دیگرے ابو طالب<sup>ؐ</sup> کی وفات کے وقت نازل ہوئی ہیں۔ نیزان میں سے ہر ایک کا مفہوم بھی ان کے اس وقت نازل ہونے پر دلالت کرتا ہے، حالانکہ یہ بات درست نہیں ہے۔ کیونکہ پہلی آیت مدنی ہے اور مفسرین متفق ہیں کہ یہ فتح مکہ کے بعد نازل ہوئی ہے۔ مزید برآں یہ سورہ توبہ میں شمل ہے جو ملنی ہے اور قرآن مجید کا آخری سورہ نازل ہے جبکہ دوسری آیت سورہ قصص میں ہے جو کمی سورہ ہے اور ان ہر دو آیات کے وقت نزول میں تقریباً اسال کا فاصلہ ہے۔

۳۔ آیت استغفار (پیغمبر<sup>ؐ</sup> اور مومنین کے لیے مناسب نہیں...) ابو طالب<sup>ؐ</sup> کی وفات کے تقریباً ائمہ مسال بعد مدینہ میں نازل ہوئی تھی۔ کیا اس مدت میں رسول اکرم<sup>ؐ</sup> اپنے ارشاد کے مطابق ابو طالب<sup>ؐ</sup> کے لیے مغفرت کی دعا مانگتے رہے تھے؟ لیکن آپ ان کے لیے مغفرت کی دعا

لہ ابن حزم: المحل جلد ۳ صفحہ ۲۱۳

تھے سخاری و مسلم کی روایت میں ہے کہ ابو طالب<sup>ؐ</sup> نے کہنے تو حیدر پڑھا تو حضرت رسول<sup>ؐ</sup> نے فرمایا: غدرا کی قسم! جب تک مجھے آپ کے لیے مغفرت کی دعا مانگنے سے منع نہیں کر دیا جائے گا۔ میں یہ عمل کرنا رہوں گا۔

کے علقہ وغیرہ اس بات کے قائل ہیں کہ قرآن کی جو آیت "اے لوگو! کے خطاب سے شروع ہو وہ ملکی ہوتی ہے۔ پھر اگر ہم قرطبی کا وہ نظریہ قبول کریں جو اس نے بنی بنی عائشہ کے قول سے اخذ کیا ہے تو پھر سورہ نصار ہجرت کے ابتدائی سالوں میں مدینہ میں نازل ہوا ہے۔ لہ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ سورہ نصار کی ہو یاد فی۔ بھروسہ یہ پہلے نازل ہوا ہے اور سورہ توبہ۔ اکیس سو دل کے فاصلے سے۔ اس کے بعد نازل ہوا جس میں ہماری زیر بحث آیت استغفار اتی ہے یہ ۲۔ جو لوگ موننوں کی بجائے کافروں کو دوست بنا تے ہیں کیا وہ ان کے پاس عزت تلاش کرتے ہیں؟ تھے یہ آیت بھی سورہ نصار میں ہے جو سورہ توبہ سے پہلے نازل ہوا ہے۔

۳۔ مونین کو چھوڑ کے کافروں کو اپناء پرست اور دوست بنانیں اور جو کوئی ایسا کرے گا اس کا خدا سے کوئی تعلق نہیں۔

لہ تفسیر قطبی جلد ۴ صفحہ ۳۰۔ صحیح بخاری جلد صفحہ ۳، جماں بنی عائشہ سے مردی ہے سورہ نصار کا کوئی جزو نازل نہیں ہوا مگر اس صورت میں کہیں رسول اکرم ﷺ کے ہاں تھی۔

۴۔ تفسیر القان جلد صفحہ ۱

۵۔ سورہ نصار۔ آیت ۱۳۹

جیسا کہ ابن ابی حاتم، بدرانی، حاکم، ابو نعیم، یہ محق، ابن کثیر، شوکانی اور آلوسی نے نقل کیا ہے: "بعض تفاسیر کے مطابق سورہ مجاہدہ کی یہ آیت ہجرت کے دورے سال میں جنگ بدر کے دن نازل ہوئی تھی، جبکہ سیرت حلیبیہ کے مطابق مورخین اور مفسرین مختلف ہیں کہ یہ آیت ہجرت کے تیسرا سال میں جنگ احمد کے موقع پر نازل ہوئی ہے۔ لہ پس ثابت ہوا کہ سورہ مجاہدہ میں منع دوستی پرست کیمین کی یہ آیت سورہ توبہ کی آیت استغفار سے کئی سال پہلے نازل ہوئی تھی۔ اس سے ان دونوں آیتوں کے ابوطالبؓ کی وفات کے وقت نازل ہونے کی روایت جھوٹ کی پوٹ ہے۔

### اس موضوع سے متعلق دیگر آیات

۱۔ اے ایمان والو! موننوں کی بجائے کافروں کو اپناء پرست اور دوست نہ بناؤ۔ کیا تم یہ چاہتے ہو کہ اپنے اور خدا کا ایک صریح الزام قائم کرو۔ لہ یہ آیت سورہ نصار میں آئی ہے جو کلی سورہ ہے۔ یہیں نحاس کہتا ہے

لہ تفسیر ابن کثیر جلد ۲ صفحہ ۲۹۰ + تفسیر شوکانی جلد ۵ صفحہ ۱۸۹ + تفسیر آلوسی جلد ۲ صفحہ ۳۰۰  
۶۔ سورہ نصار۔ آیت ۱۲۳

غزوہ ات پیغمبر کی کتابوں کے مولفین میں مشور ہے۔ یہ سورہ ہجرت کے پچھے سال میں غزوہ بنی مصطفیٰ کے موقع پر نازل ہوا یہی بات ابن کثیر نے بھی نقل کی ہے۔ ۱۷

پھر اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ سورہ منافقون ۱۸

سوروں کے فاصلے سے — سورہ توبہ سے پہلے نازل ہوئے۔ ۱۹

۵ — اے ایماندارو! اگر تمہارے ماں باپ اور ہم بھائی کفر کو ایمان پر ترجیح دیتے ہیں تو ان کو اپنا خیر نہواہ نہ سمجھو اور جو کوئی ان سے افت رکھے گا تو یہی لوگ ظالم ہیں۔ ۲۰

۶ — اے پیغمبر! تم ان (منافقوں یا کافروں) کے لیے مغفرت کی دعا مانگو یا نہ مانگو — اگر تم ان کے لیے ست بار بھی دعا مانگو گے تو بھی خدا ان کو ہرگز نہ بخشنے گا۔ ۲۱

یہ دونوں آیتیں سورہ توبہ میں ہیں جو اسی سورے کی زیر بحث آیت الاستغفار سے پہلے نازل ہوئی ہیں۔

کیا آیت استغفار سے پہلے کی نازل شدہ ان تمام آیات کے

مگر یہ کہ ایسا تلقیہ کی خاطر کیا جائے ۔ ہاں خدا تم کو ایسی ہی ذات سے ڈرانا ہے اور تم کو خدا ہی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ ۲۲

یہ آیت سورہ آل عمران میں ہے جس کی اس سے کچھ اور کی ابتدائی آیتیں ہجرت کے اوائل میں سخنان کے عیسائی و قدی مدنیہ آمد کے دن نازل ہوئی ہیں۔ ۲۳

یکیں قربی اور دیگر مفسرین کا قول ہے کہ یہ آیت ہجرت کے پانچویں سال — جنگ احزاب (خندق) کے دن عبادت بیت صامت کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ ۲۴

مذکورہ بالا ہر دھنور توں میں سے خواہ کوئی بھی صورت رہی ہو مگر یہ بات ٹھنے ہے کہ سورہ آل عمران — چوبیس سوروں کے فاصلے سے — سورہ توبہ سے پہلے نازل ہوئی ہے۔ ۲۵

۳ — تم ان (منافقوں) کے لیے مغفرت کی دعا مانگو یا نہ مانگو کوئی فرق نہیں پڑتا یہونکہ خدا انہیں ہرگز نہیں بخشنے گا۔ ۲۶

یہ آیت سورہ منافقون میں ہے اور جیسا کہ سیرت رسول ۲۷ اور

۲۸ سورہ آل عمران - آیت

۲۹ سیرت ابن ہشام جلد ۲ صفحہ ۲۰

۳۰ تفسیر قرطبی جلد ۲ صفحہ ۵۸ + تفسیر غازن جلد ۱ صفحہ ۲۳۵

۳۱ تفسیر التقان جلد ۱ صفحہ ۱

۳۲ سورہ منافقون - آیت ۶

۳۳ ۲۲۰

لہ تفسیر ابن کثیر جلد ۲ صفحہ ۳۶۹ + تفسیر قرطبی جلد ۱ صفحہ ۱۲۷

۳۴ لہ تفسیر التقان جلد ۱ صفحہ ۱ ۳۵ سورہ توبہ - آیت ۲۳

کہ سورہ توبہ آیت ۸۰

لہ سورہ آل عمران - آیت ۲۸ + سورہ نسا - آیت ۱۳۹ + سورہ توبہ

آیت ۱۳۰ + سورہ مجادہ - آیت ۲۲ + سورہ منافقون - آیت ۶

۳۶ ۲۲۱

ابن مسند، ابن ابی حاتم، ابوالشیخ، حاکم، اے این مردویہ، ہیئتی ہے اور ضیاء نے (امام) علیؑ سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: میں نے ایک شخص کو اپنے والدین کے لیے استغفار کرنے میں اور اس کے ماں باپ دونوں ہی مشرک تھے۔ میں نے کہا: وہ دونوں مشرک تھے اور پھر بھی تم ان کے لیے استغفار کرتے ہو؟ اس نے کہا: کیا ابراہیمؑ نے بھی اسی طرح استغفار کی تھی۔ اس کے بعد میں نے یہ واقعہ رسول اکرمؐ کے سامنے پیش کیا اور یہ آیات نازل ہوئیں:

”پیغمبر اور مونین پر جب ظاہر ہو چکا کہ مشرکین ہمہ نی ہیں تو اس کے بعد مناسب نہیں کہ ان کے لیے مغفرت کی دعائیں مانگیں۔ اگرچہ وہ مشرکین انکے قرابدار ہی کیوں نہ ہوں۔ اور ابراہیمؑ کا اپنے چچا (آؤز) کے لیے معافی کی دعا مانگنا صرف اس وعدے کی وجہ سے تھا جو اہنوں نے اپنے چچا سے کیا تھا۔ پھر جب انہیں بعدم ہو گیا کہ وہ خدا کا دشمن ہے تو وہ اس سے بیسزار ہو گئے، پس شک ابراہیمؑ سے صابر اور بربار تھے۔ لہ اس روایت سے پتہ چلتا ہے کہ مشرکین کے لیے استغفار کا ناجائز

لہ حاکم نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔  
لہ ۳۳۳ اس حدیث کو یقینی نے شعب الایمان اور ضیار نے مختصر میں نقل کیا ہے۔

گہ سورہ توبہ۔ آیت ۱۱۳

ہوتے ہوئے یہ بات قابل قبول ہے کہ مخالفین کے بقول رسول اکرمؐ کے جو چیز کفر کی حالت میں فوت ہوئے ہوں۔ آنحضرتؐ سالہ ما سال سہک ان کے لیے دعائے مغفرت کرتے رہے ہوں؟ جبکہ آپ ابو طالبؑ کی ساری زندگی میں ان کے حالات کا نزدیک سے مشاہدہ کرنے رہے تھے! لہذا ممکن ہی نہیں کہ ایسا ہوا ہو اور یہ ممکن ہی نہیں کہ عالی مرتبہ پیغمبرؑ نے ایسا کہیا ہو!!

شاید ان تمام دلائل کی بنا پر ہی حسین بن فضل نے آیت استغفار کا ابو طالبؑ کے بارے میں نازل ہونا بعید تھا اور کہا ہے: اس آیت کا ابو طالبؑ کے بارے میں نازل ہونا ایک بعید بات ہے۔ کیونکہ یہ سورہ توبہ میں ہے جو قرآن مجید میں نازل ہونیوالے آخری سوروں میں سے ہے، جب کہ ابو طالبؑ اسلام کے ابتدائی دور میں ہی فوت ہو گئے اور اس وقت رسول اکرمؑ ابھی تک میں ہی تھے۔ حسین بن فضل کے اس قول کو درست قرار دیتے ہوئے قرطبی نے بھی اسے نقل کیا ہے۔ لہ

ایسی روایات بھی موجود ہیں جو اس آیت کے ابو طالب کے بارے میں نازل ہونے کی روایت سے متفاہد ہیں اور یہم ان میں سے چند ایک یہاں نقل کرتے ہیں:

۱۔ طیالسی، ابن ابی شیبہ، احمد، ترمذی، نسائی، ابو دعیل، ابن حجر

یہ ایک سچی گواہی ہے اور جب یہ سابت اذکر روایت کی تائید کر رہی ہے تو پھر اس کی صحت یقینی ہو جائے گی اور اس پر لازمًا عمل کرنا ہو گا۔ چنانچہ اس پہلی روایت کا واضح مطلب یہ ہے کہ — آیت استغفار جس پر بحث ہو رہی ہے، وہ ابوطالب کے بارے میں ہیں بلکہ عامون لوگوں کو اپنے مشرک اجداد کے لیے استغفار کرنے کی مانع نت کرنے کے لیے نازل ہوئی ہے۔

۳۔ صحیح مسلم، مسند احمد بن حنبل، سنن ابو داؤد، سنن نسائی اور سنن ابن حجر کے مؤلفین نے آیت استغفار کے نزول میں ابو ہریرہ سے نقل کیا ہے کہ اس نے کہا:

جب رسول اکرمؐ اپنی والدہ کے مزار پر آئے تو آپ بہت رفتے اور تمام ساتھیوں کو بھی رُلایا۔ پھر آنحضرتؐ نے فرمایا: ”میں نے خدا تعالیٰ سے اجازت مانگی کہ اپنی ماں کے لیے استغفار کروں یعنی اس نے اجازت مددی۔ پھر میں نے اپنی ماں کی قبر کی زیارت کرنے کی اجازت مانگی تو خدا تعالیٰ نے اس کی اجازت دے دی۔ پس تم بھی قبروں کی زیارت کیا کرو کیونکہ یہ چیز آخرت کی یاد دلاتی ہے۔“

۴۔ حاکم طبری، ابن ابی حاتم اور یہتھی نے ابن مسعود کے طریقے سے یہ زیر بریدہ ”طبرانی“ ابن مرویہ اور طبری نے عکرہ کے طریقے سے ابن عباس کا قول نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا:

لہ ارشاد اساری فی شرح بخاری جلد صفحہ ۱۵۱

ہونا ایک جانی پہچانی بات تھی جس کی صراحت اس آیت کے نزول سے پہلے ہی ہو چکی تھی اور اسی بناء پر امام علیؑ نے اس شخص کی بات پر گرفت کی تھی۔ لیکن اگر یہ فرض کر لیا جائے کہ ابو طالبؑ مشرک تھے تو بھی امام کا یہ قول اس بات کی تائید نہیں کرتا کہ رسول اکرمؐ اپنے چھاکے لیے دعائے مغفرت کرتے تھے۔ چنانچہ آپ دیکھ رہے ہیں کہ امامؑ سے گفتگو کرنے والا شخص اپنے عمل کی توجیہ میں یہ نہیں کرتا کہ جیسے رسول اکرمؐ اپنے چھاکے لیے دعائے مغفرت کرتے ہیں، میں بھی اپنے مشرک والدین کے لیے دعا کرتا ہوں۔ وہ جانتا تھا کہ آنحضرتؐ مشرکین کے لیے ہرگز استغفار نہیں فرماتے۔

۵۔ مذکورہ بالا حدیث کے بارے میں سید زینی دھلان لکھتے ہیں: یہ حدیث صحیح ہے اور اس کے ثبوت میں ہمارے پاس ابن عباس کی ایک روایت موجود ہے جس کا مضمون یہ ہے: لوگ اپنے باپ دادا کے لیے مغفرت کی دعا کرتے تھے جسٹی کر سورة توبہ کی زیر بحث آیت ۲۲ نازل ہوئی۔ اس کے بعد ان لوگوں نے اپنے مشرک مردگان کے لیے استغفار کرنا ترک کر دیا یعنی اپنے زندہ مشرک عزیزوں کے لیے ان کی زندگی تک استغفار کرنا نہ پھوڑا۔ تب خدا تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

”او را بر اہم کا اپنے چھا راؤز) کے لیے معافی کی دعا مانگنا...“ یعنی جب تک اہم کا چھا زندہ رہا وہ اس کے لیے استغفار کرتے رہے، لیکن اس کے وقت ہو جانے کے بعد انہوں نے یہ عمل ترک کر دیا“ اور....

آیات میں سے ہے جو مذکورہ میں نازل ہوا ہے۔ لہ

قطولانی لکھتا ہے:

تاریخ میں مذکور ہے کہ رسول اکرم ﷺ کے دوران اپنی والدہ کی قبر پر گئے اور خدا نے تعالیٰ سے ان کے لیے استغفار کرنے کی اجازت مانگی — اس وقت آیت استغفار نازل ہوئی۔ ۲

این ابی حاتم اور حاکم نے ابن مسعود سے اور طبرانی نے ابن عباس سے یہی قول نقل کیا ہے جو بجا نے خود اس بات کی دلیل ہے کہ آیت استغفار ابو طالب کی وفات کے بعد نازل ہوئی ہے۔ پس حقیقت یہ ہے کہ سورہ توبہ اور سورہ مجادل کی مذکورہ آیات متفضلاً نہیں آئی ہیں۔  
علامہ ایمنی لکھنے ہیں:

وہ تمام آیات کہ جن کا ہم نے پیش تردد کر کیا اور وہ سب کی سب زیر بحث آیت (استغفار) سے پہلے نازل ہوئی ہیں۔ ان آیتوں کے آجالہ کے باوجود بھی غزوہ تبوك کے دن ہمک رسول اکرم ﷺ کو کیوں اور کیسے یہ علم نہیں ہوا کہ ان کا اور مونین کو مشرکین کے لیے استغفار اور شفاعة دت کی اجازت نہیں دی گئی؟ آیا آنحضرت نے جانتے بوجھتے ہوئے اپنی والدہ کے لیے خدا نے تعالیٰ نے خضرت اور شفاعة طلب کی؟ یا شاید آپ نے یہ خیال کیا کہ ان کی والدہ کا معاملہ دوسرا نے انسانوں سے الگ ہے؟ یا ایسا ہے کہ

جب رسول اکرم ﷺ غزوہ تبوك سے واپس آئے تو آپ نے عمرہ ادا کیا اور پھر اپنی والدہ کی قبر پر گئے۔ نب آپ نے خدا نے تعالیٰ سے ان کے لیے استغفار کرنے کی اجازت مانگی اور یہ تمذا بھی کی کہ وہ آپ کو قیامت کے دن ان کی شفاعت کرنے کی اجازت بھی دے۔ لیکن خدا نے تعلل نہ آپ کی یہ دو نوں دعائیں قبول نہ فرمائیں اور اس وقت آیت استغفار نازل ہوئی ہے

۵۔ عظیم عومنی سے روایت ہے کہ اس نے کہا:

جب رسول اکرم ﷺ نکر روانہ ہوئے تو آپ اپنی والدہ کی قبر پر اتنی دیر تک کھڑے رہے، حتیٰ کہ دھوپ نے آپ کو تپا دیا۔ کیونکہ آنحضرت کو امید تھی کہ انہیں اپنی والدہ کے لیے استغفار کی اجازت مل جائے گی۔ لیکن ایسا زہوا اور پھر یہ آیت نازل ہوئی:

”پیغمبر اور مونتوں کے لیے مناسب نہیں کہ.....“ ۲

زمخشری نے — آیت استغفار کے ابو طالب کے بارے میں نزول کی مشہور حدیث نقل کی ہے اور پھر اس حدیث کو جواہری اور بیان ہوئی، مذکورہ آیت کے نزول کا سبب قرار دیا اور کہا ہے:

یہ روایت حقیقت سے قریب تر ہے کیونکہ ابو طالب بھارت سے پہنچ فوت ہو گئے تھے، جب کہ زیر بحث آیت (استغفار) اس سو سے کی آخری

کے لیے معافی کی دعا مانگنا صرف اس دعے کی وجہ سے تھا جو انہوں نے  
اس سے کیا تھا..... لہ

مذکورہ بالاروایات (۶-۷) سے ظاہر ہوتا ہے کہ آیت استغفار  
کا نزول رسول اکرمؐ کے باپ اور بعض صحابہ کے باپوں کے بارے میں ہوا،  
لیکن آنحضرتؐ کے چھا اور والدہ کے لیے نہیں تھا۔

۸۔ طبری کہتا ہے:

بعض لوگوں نے کہا ہے کہ اس آیت میں استغفار کے معنی نماز جنازہ  
پڑھنے کے ہیں۔ پھر وہ مشتبیہ کے طریق سے عطا ابن ابی رباح کا یہ قول  
بیان کرتا ہے:

میں نے اہل قبلہ میں سے کسی کی نماز جنازہ پڑھنا بھی ترک نہیں  
کیا اگرچہ وہ ولد الزنا جدشی ہی کیوں نہ ہو، کیونکہ میں نے نہیں سننا کہ  
خدائے تعالیٰ نے مشرکین کے علاوہ کسی اور کی نماز جنازہ پڑھنے سے منع  
فرمایا ہو۔ جیسا کہ فرماتا ہے:

”پیغمبرؐ اور مومنین کے لیے مناسب نہیں کہ مشرکوں کے  
یہ استغفار کریں.....“<sup>۲</sup>

اگر پیغمبرؐ صحیح ہے تو پھر ان تمام روایات کے خلاف ہے جو ہم نے  
نقل کی ہیں کیونکہ وہ روایتیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ آیت کا مطلب

یہ روایت جعلی ہے جو رسول اکرمؐ کی شان کے خلاف ہے اور آنحضرتؐ کی  
والدہ ماجدہ کے پاک دامن کو بھی شرک سے آلوہ کر رہی ہے۔

۶۔ قادہ سے روایت ہے کہ اس نے کہا: ہم تک یہ بات پہنچی ہے کہ  
رسول اکرمؐ کے کچھ اصحاب تے کہا:

امے خدا کے رسولؐ! ہمارے بعض اجداد ہمایوں کے ساتھ اچھا  
سلوک کرتے تھے، صلی رحم کا بخاطر رکھتے تھے، ایروں کو رہا کرتے تھے  
اور پاشے دعے پورے کیا کرتے تھے، کیا ہم ان کے لیے استغفار نہ کریں؟  
آنحضرتؐ نے جواب دیا: ”خدا کی قسم! میں اپنے باپ کے لیے مغفرت  
کی دعا کرتا ہوں جیسے ابراہیمؐ اپنے چھا (آذر) کے لیے دعا کرتے تھے۔“  
تب خدا تعالیٰ نے آیت استغفار نازل کی اور اس کے ایک حصے  
میں ابراہیمؐ کے عمل کو مستثنیٰ قرار دیا۔ لہ

۷۔ طبری نے عطیری عوفی کے طریق سے ابن عباس کا یہ قول نقش کیا ہے:  
رسول اکرمؐ اپنے والد کے لیے دعائے مغفرت کرنا جائیتے تھے۔ اس  
پر خدا تعالیٰ نے آپ کو ایسا کرنے سے روک دیا اور یہ آیت نازل کی:  
”پیغمبرؐ اور مومنین کے لیے مناسب نہیں کہ مشرکوں کے  
یہ مغفرت کی دعا مانگیں.....“

رسول اکرمؐ نے عرض کیا: ”ابراہیمؐ نے تو اپنے چھا (آذر) کے لیے  
استغفار کی تھی“ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی: ابراہیمؐ کا اپنے چھا (آذن

کی دعائیاں لگنا صرف اس وعدے کی وجہ سے نہیا جوانہوں نے اپنے چھپ سے  
کیا تھا۔ ۱۷

اگرچہ یہ روایت امام علیؑ کے اس قول سے متناقض ہے جو ابن  
سعد اور ابن عساکر نے نقل کیا ہے کہ آپ نے فرمایا:  
میں نے حضرت رسول ﷺ کو ابو طالب کی وفات کی خبر دی تو آپ روپرے اور  
فرمایا: جاؤ اہمیں عسل دو اور ان کے کفن و دفن کا انتظام کرو خدا اہمیں  
بخشنے اور ان پر رحمت کرے۔ میں نے ایسا ہی کیا۔ پھر رسول اکرمؐ نے  
کئی روز تک ان کے لیے استغفار فرمائی اور اسی وجہ سے آپ گھر سے  
باہر نہیں نکلتے تھے۔ حتیٰ کہ جب ریل خدا کی طرف سے آنحضرتؐ کے پاس یہ  
ایت لائے: پیغمبرؐ اور مومنین کے لیے مناسب نہیں کہ وہ مشرکوں کے  
لیے استغفار کریں۔ ۱۸

ابن سعد، ابوالشیخ اور ابن عساکر نے سفیان بن عینیہؐ کے طبیت سے  
عمر کا جو قول نقل کیا ہے شاید وہ زیادہ مناسب ہو کہ انہوں نے کہا:  
جب ابو طالبؐ فوت ہو گئے تو رسول اکرمؐ نے ان کے بارے میں  
فرمایا: خدا نے تعالیٰ ان کو بخشنے اور ان پر رحمت کرے۔ ہاں تو  
جب تک خدا مجھے منع نہیں فرماتا، میں ان کے لیے استغفار کرتا رہوں گا۔  
اس کے بعد عام مسلمان بھی اپنے مردگان کے لیے استغفار کرنے لگے

مخفت طلب کرنا ہے، جیسا کہ لفظ استغفار کے ظاہری معنی سے معلوم ہوتا ہے۔  
ہم نے جو آنحضرتؐ کی میں وہ ایک دوسری کی مخالفت  
کرتی ہیں۔ پھر یہ سب بخاری کی اس مشہور روایت سے بھی اختلاف  
رکھتی ہیں جس پر بخاری بحث ہو رہی ہے۔ پس ان سب کا باہمی تضاد  
ان کو بے اعتبار ہنا دیتا ہے۔ لہذا ان کو کسی معاملے میں سند قرار نہیں دیا  
جاسکتا۔ خصوصاً جب ان پر اعتماد کرتے کا نتیجہ ایک نیکو کار مسلمان کو  
کافر قرار دیتا اور ایک ایسے شخص کو دین سے خارج کرنا ہو۔ جس نے میں  
کی خاطر اپنا سب کچھ لشائی دیا ہو۔

بخاری کی روایت سے جس چیز کا پتا چلتا ہے وہ یہ ہے کہ ایت  
استغفار ابو طالبؐ کی وفات کے زمانے میں نازل ہوئی ہے، جیسا کہ ابو  
اسحاق بن بشر اور ابن عساکر کی روایت سے ظاہر ہوتا ہے جو انہوں نے  
حسن سے نقل کی ہے کہ اس نے کہا:

جب ابو طالبؐ نے وفات پائی تو رسول اکرمؐ نے فرمایا: ایراہیمؐ<sup>۱۹</sup>  
نے اپنے چچا داؤز کے لیے استغفار کیا، حالانکہ وہ مشرک تھا۔ اس  
لیے میں بھی اپنے چچا کے لیے ایسا ہی کروں گا۔ حتیٰ کہ ان کی سنجات کی صورت  
میں اپنا مقصد حاصل کروں۔ اس پر خدا نے تعالیٰ نے یہ آیت پیغمبرؐ: پیغمبرؐ<sup>۲۰</sup>  
اور مومنین کے لیے مناسب نہیں کہ مشرکوں کے لیے استغفار کریں۔  
اس آیت میں مشرک سے مراد ابو طالبؐ تھے۔ چونکہ یہ بات  
رسول اکرمؐ کو گراں گزری تھی، اس لیے خدا نے تعالیٰ نے اپنے پیغمبرؐ<sup>۲۱</sup>  
کو مخاطب کیا اور فرمایا: اور اپاہیمؐ کا اپنے چچا داؤز کے لیے معافی  
۲۳۰

کی غزوہ تبوک سے واپسی کے بعد ہوا، یہ زان تمام قرآن کے ہوتھوئے اس آیت کے ابوطالبؓ کی وفات کے وقت یا اس سے چند دن بعد نازل ہونے کی کیا دلیل ہے؟ پھر بخاری کی حدیث اور ایسی ہی دوسری جھوٹی روایتیں کیونکہ صحیح ہو سکتی ہیں؟

آیت استغفار کے سیاق اور انداز بیان میں اس عمل کی نفعی ہوئی ہے اور اس میں نبی کا پہلو ہیں ہے کہ رسول اکرمؐ نے ابوطالبؓ کے لیے استغفار کی اور بعد میں انہیں اس سے منع کر دیا گیا۔ بلکہ اس آیت کا مفہوم یہ نکلتا ہے کہ آنحضرتؐ اپنے چچا کے ایمان کا علم رکھتے ہوئے ان کے لیے استغفار کرتے تھے لیکن جو لوگ آنحضرتؐ کے قریب رہتے تھے ان کو ابوطالبؓ کے ایمان کا علم نہ تھا۔ کیونکہ ظاہری طور پر ابوطالبؓ قریش کے مذہب سے موافق رکھتے تھے۔ پس یہ لوگ یا تو آنحضرتؐ کے اس عمل پر اعتراف کرتے تھے یا آپ کے عمل کو اپنے مشرک عربیوں کے لیے استغفار کرنے کا جواز فراہدیتے تھے۔ جیسے وہ حضرت ابراہیمؑ کے عمل کو بھی بطور دلیل پیش کرتے تھے۔ اس لیے خدا تعالیٰ نے مذکورہ آیت نازل فرمائی۔

جس میں رسول اکرمؐ کا دامن اس غلط کام سے پاک فراز دیا اور ابراہیمؑ کے عمل کو بھی مستثنی کر دیا۔ علاوہ اذیں جیسا کہ ان لوگوں کو غلط فہمی ہوتی، ہر وہ شخص کہ جس کے لیے رسول اکرمؐ نے استغفار کی ہے وہ مشرک نہ تھا۔ پس آنحضرتؐ کا ابوطالبؓ کے لیے استغفار کرنا بجائے خود اس بات کی قوی دلیل ہے کہ ابوطالبؓ مشرک نہیں تھے۔ چنانچہ امت کے جن بزرگوں نے اس حقیقت کو سمجھ دیا تھا، انہوں نے رسول اکرمؐ کے

جو شرک کی حالت میں مرے تھے تب خدا تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی: پیغمبر اور مونین کے لیے مناسب نہیں کہ وہ مشرکوں کے لیے استغفار کریں۔ لے تاہم ساری امت اسلامیہ اس بات پر متفق ہے اور ہم بھی یہ بتا چکے ہیں کہ سورہ توبہ جس میں — آیت استغفار آتی ہے وہ قرآن مجید کے آخری سوروں میں سے ہے اور اس کا نزول فتح مکہ کے بعد ہوا تھا۔ یہ وہی سورہ ہے جو رسول اکرمؐ نے ابو بکر کو دیکھ کر بھیجا تاکہ وہ اسے اپنی مکہ تک پہنچا سکے۔ لیکن پھر وحی اللہ کے مطابق ابو بکر کو وہیں بلکہ یہ کام امیر المؤمنین علیؓ کے سپرد کیا اور فرمایا: اس سورے کو بخوبی میرے یا اس شخص کے جو مجھ سے ہو — کوئی بھی دوسرے لوگوں تک نہیں پہنچا سکتا۔

ایک صحیح حدیث جو پیدم نے شمار (۲۱۱) صفحہ ۲۱۱ پر نقل کی اور جس میں کہا گیا ہے کہ آیت استغفار کا نزول سے ہجری میں رسول اکرمؐ

لے در منشور جلد ۳ صفحہ ۲۸۳

لے در منشور جلد ۳ صفحہ ۲۰۹ + کنز العمال جلد ۱ صفحہ ۲۲۳ + تفسیر شوكافی جلد ۲ صفحہ ۳۱۹ + ریاض النصرہ جلد ۲ صفحہ ۱۳۳ + ذخائر العقبی صفحہ ۶۹ + تفسیر ابن کثیر جلد ۲ صفحہ ۳۳۳ + مجمع الزوائد جلد ۱ صفحہ ۲۹ + عینی: شرح صحیح بخاری جلد ۸ صفحہ ۶۳ + تفسیر المنبار جلد ۱ صفحہ ۱۵ وغیرہ۔

ابوطالبؓ نے اپنی رفات کے وقت قربیش اور بھی عبدالمطلب کو وصیت کی کہ وہ محمدؐ کی اطاعت کریں اور ان کا حکم مانیں، کیونکہ یہی کام ہدایت اور بحثات کا موجب ہے۔

انہوں نے یہ بھی کہا کہ رسول اکرمؐ قربیش کے امین اور عرب کے صدیق ہیں۔ نیز ابوطالبؓ نے اپنی نظم اور نشریں بھی ان باقوں کی طرف اشارہ کیا ہے۔

اگر ہم ان سب روایتوں سے چشم پوشی بھی کر لیں، تو بھی ہم اس بات کو قبول نہیں کر سکتے کہ ابوطالبؓ نے اپنے آخری وقت میں عبدالمطلب کے مذہب پرؓ کے الفاظ کہ کر ایمان لانے سے انکار کر دیا ہو۔ کیونکہ، یہیں اس میں کوئی شک نہیں کہ عبدالمطلب — ان پر خدا کا سلام ہو — حق کے پریو تھے اور اس شریعتِ الہی پر عمل کرتے تھے جو خدا نے اس زمانے میں بنی نویں انسان کے لیے پستہ فرمائی تھی۔

وہ مبدأ اور معاد کے معتقد تھے اور رسول اکرمؐ کی سالت کی جان پہچان رکھتے تھے جس کا نور ان کے چہرے کے نقوش میں نمایاں تھا اور سب سے بڑھ کر یہ کہ رسول اکرمؐ ان کی نسل میں سے ہوتے ہیں۔

### عبدالمطلب کس مذہب پر تھے؟

— عبدالمطلب نے ایک ہر ہی روز صبح سے کہا:

میں ان اونٹوں کا مالک ہوں اور اس مگر (کعبہ)، کا بھی ایک مالک (خدا) ہے، وہی اس کو تمہارے چلے سے

اس عمل کو پنے مشرک اجداد کے لیے استغفار کرنے کا بجا زمین میں بتایا اور فقط حضرت ابراہیمؐ ہی کے عمل سے استناد کیا ہے۔

جیسا کہ گز شش صفحات میں امام علیؓ کی اس شخص سے گفتگو کے بارے میں ایک حدیث نقل کی گئی ہے جو اپنے مشرک والدین کے لیے استغفار کرتا تھا، اگر وہ شخص ابوطالبؓ کو مشرک سمجھتا ہوتا تو اس کے لیے حضرت ابراہیمؐ کی اپنے چھا آذر کے حق میں حضرت کی دعا سے استدلال کرنے کی خوبی رسول اکرمؓ کے عمل سے استدلال کرنے اور اس بات کے لیے جو ابوطالبؓ کے لیے استغفار کرتے تھے اور یہ بات کسی سے پوشیدہ نہ تھی۔ تاہم اس شخص نے فقط حضرت ابراہیمؐ کے عمل سے استدلال کرنے پر ہی الگ تھا کیا۔ یہ حدیث ہم نے صفحہ ۲۰۸ پر درج کی ہے۔ آپ اسے وہاں دیکھ کر مزید اطمینان کر سکتے ہیں۔

کیا ہم بخاری کی روایت قبول کر لیں اور ان روایات کو نظر انداز کر دیں:

۱۔ عباسؓ نے ابوطالبؓ کے اقرار شہادتیں کے بارے میں کہا اور رسول اکرمؐ کا یہ ارشاد نقل کیا ہے: لے جچا! شکر ہے خدا کا جس نے آپ کو ہدایت کی راہ وکھانی۔

۲۔ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا ہے: ابوطالبؓ دنیا سے نہیں گئے مگر اس وقت جب انہوں نے رسول اکرمؐ کو اپنے آپ سے خوش کر دیا تھا۔

۳۔ خود رسول اکرمؐ نے فرمایا ہے: میں اپنے پروردگار کی جانب سے ابوطالبؓ کے لیے ہر جگہ اپنی کی امید رکھتا ہوں۔

۲۳۳

کے مذہب پر" تو ان کا مدعایہ تھا کہ میں بھی اپنے والد عبدالمطلب کی طرح توحید نبوت اور قیامت پر اعتماد رکھتا ہوں۔ پس یہ کہا جاسکتا ہے کہ ابوطالب نے یہ تمام اصول و مبادی تسلیم کر لیے تھے۔ نیز اب اس بات پر مسلسل فصوص کا اضافہ بھی کیا جاسکتا ہے کہ انہوں نے اپنی تمام عمر بی رحمت محمد صطفیٰ امک دعوت و تبلیغ کی تصدیق اور تائید کرنے میں گزاری ہے۔

## آخری آیت پر ایک نظر

زیرِ بحث آیت یوں ہے:

۱۔ے پیغمبر، تم جس کو چاہو را ہدایت پر نہیں لاسکے لیکن خدا جس کو چاہے را ہدایت پر لاسکتا ہے اور وہ ہدایت پلے والوں سے خوب ڈاکتے ہے اب تک ہم نے اس سلسلے میں جو دجوہ بیان کی ہیں، شاید ان سے سردار کہ ابوطالب کا کفر ثابت کرنے کے لیے آیات قرآنی سے کیے جانے والے استدلال کا غلط ہونا قاریین پر واضح ہو گیا ہو۔ اب صرف تیری اور آخری آیت ہی رکھنی ہے۔ لہذا ہم اس کے مضمون کا ایک جائزہ پیش کرتے ہیں:

یہ آیت قرآن مجید کی دو آیات کے درمیان اس طرح واقع ہے:

### پہلی آیت:

ان (مومنوں) نے جب کسی سے کوئی بڑی بات سنی تو اس سے الگ رہنے اور صاف کہ دیا کہ ہماری کرنی ہوئے یہی اور تمہاری کرنی تمہارے یہی ہے۔ لیس تمہیں سلام کہ ہم

۲۔ سورہ قصص: آیت ۵۶

بچاتے گا۔ لے

۲۔ عبدالمطلب نے اپنے نئے سے پوتے (محمد) کو اپنے ہاتھوں پر بلند کر کے بارش کے لیے یوں دعا مانگی:

اے پروردگار! اس بچے کی خاطر سے مینہ برسادے! پھر آسمان پر بادل چھاگئے اور زور کی بارش ہوتی ہے۔

۳۔ عبدالمطلب نے کہا:

بلاشبہ میری نسل سے ایک پیغمبر (محمد) ہو گا۔ میری خوبیش تھی کہ اس زمانے میں زندہ ہوتا اور اس پر ایمان لاتا۔ پس میرے فرزندوں میں سے جو کوئی اس کا زمانہ دیکھے، وہ اس پر ایمان لاے۔ ۳۔

۴۔ عبدالمطلب نے کہا:

خدا کی قسم! اس دنیا کے بعد ایک اور دنیلہ سے جس میں نیکو کا رکواں کی نیکی کا بدال ملے گا اور بدکاری بدنکاری کی سزا پاے گا۔

ان تمام باتوں سے ثابت ہوتا ہے کہ عبدالمطلب — توحید نبوت اور قیامت پر ایمان رکھتے تھے۔ نیز سیوطی نے بھی اپنی کتابوں میں عبدالمطلب کے اہمی عقائد کا ذکر کیا ہے۔ پس ابوطالب نے جب یہ کہا تھا کہ "عبدالمطلب لہ زرقانی: شرح ملابب الدینیہ جلد اصفہان ۱۰۶ھ شریعتی: ممل و محل۔ فصل ۳ حاشیہ متفق ۲۲۵ ۳۰۰ھ سید بن طاؤس: طراحت صفحہ ۸۰ + ابوالحسن تریف: ضیار العالمین گہ الفدری جلد ۱ صفحہ ۳۵۳

۵۔ شہ سیوطی کی کتابوں کے نام یہ ہیں: مالک الحفوار، درج المنیف، مقامۃ السنیدیہ، تعظیم والمندی، انشال العلیم۔

۲۳۶

یہ ہدایت جو جر کی شکل میں نہیں بلکہ ایک قسم کی توفیق ہے جیسے کہ گراہ لوگوں کے معاملے میں خدا کے ارادے کا مطلب ایک قسم کی ذلت اور خواری ہے جو خدا کی طرف سے گراہ شخص پر آگئی ہے اور اس میں بھی کوئی جر نہیں ہوا لیکن اگر دعوت پہنچانے میں پیغمبر کا کردار ہدایت ملنے کے ایک عامل کا ہو تو اس کی یہ صورت ہو گی جو مندرجہ ذیل آیت میں بیان ہوئی ہے:

پس اگر تم سرتانی کرو گے تو پس رسول پر اتنا ہی واجب ہے جس کے وہ ذمہ دار بنائے گئے ہیں اور جس کے مدار تم بنائے گئے ہو وہ تم پر واجب ہے۔ اگر تم رسول کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پاؤ گے اور رسول پر تو صرف صاف صاف طور پر احکام کا پہنچانا ہی فرض ہے۔ اس بیان سے واضح ہوتا ہے:

د اے پیغمبر، تم جس کو چاہو راہ ہدایت پر نہیں لاسکتے لیکن خدا جس کو چاہے راہ ہدایت پر لاسکتا ہے اور وہ ہدایت پانے والوں سے خوب واقف ہے۔ یہ آیت ابو طالب کے وقت آخر رسول اکرم کی طرف سے دعوتِ اسلام دیتے اور ان کے اس سے انکار کرنے اور پیغمبر عبد المطلب کے مذہب پر کتنے کی روایت سے دور کا تعلق بھی نہیں رکھتی۔ اس کی بجائے اس سے پہلے اور اس کے بعد کی آیتوں کے ضمنوں کے مطابق اس کا معنوم یہ ہے کہ ہدایت خدا ہی سے ملتی ہے اور پیغمبر اکرم صرف وسیلہ ہدایت ہیں۔ یعنی وہ کسی

جاہلوں کی صحبت نہیں چاہتے ہیں۔

**زیریبحث درہیافت آیت:**

(اے پیغمبر!) تم جس کو چاہو راہ ہدایت پر نہیں لاسکتے، لیکن خدا جس کو چاہے راہ ہدایت پر لاسکتا ہے اور وہ ہدایت پانے والوں سے خوب واقف ہے۔

**تیسرا آیت:**

(اے رسول!) کفار تم سے کتے ہیں کہ اگر ہم تمہارے ساتھ دین حق کی پیروی کریں تو ہم اپنے ملک سے اچک لیے جائیں، تو کیا ہم نے اپنیں امن کی جگہ حرم نکلیں نہیں رکھا جہاں ہماری بارگاہ سے ہر قم کے پھل روزی کے واسطے چل آتے ہیں لیکن بہت سے لوگ یہ جانتے ہی نہیں ہیں۔

ان میں سے پہلی مومتوں کی تعریف میں ہے۔

تیسرا آیت میں خدا نے ان لوگوں کا ذکر کیا ہے جو اس خوف سے ایمان نہیں لاتے تھے کہ ملک سے انخواہ کریے جائیں یا قتل و غارت میں گرفتار نہ ہو جائیں۔

پس ان آیات کے سیاق اور پیرایہ بیان سے یہ سمجھا جاسکتا ہے کہ زیریبحث درہیافت آیت میں خدا نے تعالیٰ کا تقصید یہ ہے کہ جن ہدایت یا نہیں کا ذکر اس سے پہلی آیت میں آیا ہے ان کا حال بیان کرے اور یہ بتائے کہ ان کی ہدایت کا تعلق رسول اکرم کی دعوت سے نہیں بلکہ خدا نے تعالیٰ کی مشیخت اور ارادہ سے ہے اور اسی پر تمام ہے۔ بلاشبہ

بے شک جو لوگ را وہیت واضح ہونے کے بعد بھی اس سے چھر گئے۔ شیطان ان کے کام انہیں خوب ہوت کر کے دکھاتا ہے اور انہیں بھی چوری آرزوؤں سے فریب دیتا ہے۔ ۱۷

علاوہ ازیں عقیلی، ابن عدی، ابن مرویہ، دیلمی، ابن عساکر اور ابن جعفر نے عمر بن خطاب کا یہ قول نقل کیا ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا: مجھے مبلغ اور واعی کی حیثیت سے سمعوت کیا گیا ہے۔ راہ ہدایت پر لانا میرے اختیار ہیں نہیں ہے۔ اسی طرح ابلیس بھی (برے) اعمال کو سمجھا کر دکھانے والے کی حیثیت رکھتا ہے، مگر اہ کرتا اس کے اختیار ہیں نہیں ہے۔ ۱۸  
پس سورہ قصص کی زیر بحث آیت ۲۵ بھی قرآن کی ان دیگر آیات کی طرح ہے جو ہدایت اور مگر اہ کو خدا نے تعالیٰ کے ارادے سے نسبت دیتی ہیں۔ مثلاً:  
۱۔ اے سفیر! ان کو راہ ہدایت پر لانا تمہاری ذمہ داری ہیں، لیکن خدا ہے چاہے راہ ہدایت پر لے آئے۔ ۱۹  
۲۔ (اے رسول!) اگر تم ان کی ہدایت کے خواہشند ہو تو بھی خدا ہے مگر اہ کی میں چھوڑ دے اسے ہدایت نہیں کرے گا۔ ۲۰

۱۷ سورہ محمد۔ آیت ۲۵

۱۸ مجمع الزوائد ہشتمی + جامع الصیغہ سیوطی

۱۹ سورہ بقرہ۔ آیت ۲۰ ۲۰ سورہ علی۔ آیت ۲۰

شخص کو ہدایت کا پیغام دینے کے ذمہ دار ہیں اور اس کو ہدایت یافتہ بنانے کے ذمہ دار ہیں یہی جیسا کہ مندرجہ ذیل آیات سے یہ بات پوری طرح سے روشن ہو رہی ہے:

پس مجھے تو یہی حکم ملا ہے کہ میں اس خدا کی پرتش کروں جس نے اس شہر (مکہ) کو عنعت و حرمت دی اور ہر چیز اسی کی ہے۔ مجھے یہ حکم بھی دیا گیا ہے کہ میں مسلمانوں میں سے ہمور ہوں اور قرآن پڑھا کروں۔ پھر خوش خصوص راہ ہدایت پر آیا تو وہ خود اپنے نفع کے لیے ہدایت پر آیا اور اگر کوئی مگرہ ہوا تو تم کہہ دو کہ میں تو بس ایک دوڑانے والا ہوں۔ ۲۱  
اسی ذیل میں یہ بھی ہے کہ شیطان گنہگاروں کے اعمال ان کو سمجھا کر دکھاتا ہے:

اگرچہ شیطان انہیں جہنم کے عذاب کی طرف بلاتا ہا ہو گئے شیطان نے ان کے اعمال ان کو سمجھا کر دکھاتے اور اس کے بعد خدا کا راستہ ان پر بند کر دیا۔ ۲۲  
شیطان نے ان پر قابو پالیا ہے اور خدا کی یاد ان کے دلوں سے بچلا دی ہے۔ ۲۳

۱۷ سورہ علی۔ آیت ۹۱

۱۸ سورہ نہمان۔ آیت ۲۱

۱۹ سورہ نہل۔ آیت ۲۲، سورہ عنكبوت۔ آیت ۳۸

۲۰ سورہ محاولہ۔ آیت ۱۹

۹۔ پہل خدا جسے چاہتا ہے مگر اسی میں چھوڑ دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے اسے ہدایت کرتا ہے اور وہ عزت والا حکمت والا ہے۔ ۱۰۔

یکن خدا تو جسے چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے اور جسے چاہتا ہے مگر اسی میں چھوڑ دیتا ہے۔ ۱۱۔

ان کے علاوہ اور بھی یہ مت سی آیات یہں جو سب کی سب انسانوں کی ہدایت اور گمراہی کو خدا نے تعالیٰ سے اس طرح نسبت دیتی ہیں کہ وہ ان کے اختیار کے منافی نہیں ہے۔

اسی بنا پر مندرجہ ذیل آیات میں بھی دو پھر یہیں (ہدایت اور گمراہی) خدا نے تعالیٰ کی مشیت کے سخت ہی یہں۔ جن میں ان کو انسانوں سے نسبت دی گئی ہے:

۱۔ جو شخص راہ ہدایت پر آیا ہے وہ اپنے ہی یہ راہ ہدایت پر آیا ہے اور جو شخص مگر اہ ہو جائے وہ اپنے آپ کو ہی نقصان پہنچاتا ہے۔ ۲۔

۲۔ تم ہم دو کہ جب بھی بات تمہارے پروردگار کی طرف سے نازل ہو جکی تو اب جو چاہے ایمان لائے اور جو چاہے کفر اختیار کرے۔

۹۳۔ لہ سورة ابراهیم۔ آیت ۳۔ لہ سورة سحل۔ آیت ۸۰۔  
۸۸۔ لہ سورة نسار۔ آیت ۸۔ سورة زمر۔ آیت ۲۱۔ لہ سورة کعبت۔ آیت ۱۔  
۲۹۔ لہ سورة یوں۔ آیت ۱۰۔ سورة زمر۔ آیت ۲۱۔ لہ سورة کعبت۔ آیت ۲۹۔

۲۲۲

۳۔ لے رسول (اے) کیا تم بسرے کو (قرآن) سنا سکتے ہو یا اندھے کو اور اس شخص کو جو کھلی مگر اسی میں پڑا ہو۔ رستہ دکھا سکتے ہو؟ ۴۔

۴۔ لے رسول (اے) تم (دول کے) اندھوں کو ان کی گمراہی سے رُکاں کر) سیدھے راستے پر نہیں لاسکتے۔ ۵۔

۵۔ لے سلمان (اے) کیا تم اس (منافق) کو راہ راست پہنچا جائیتے ہو کہ جسے خدا نے مگر اہ کر دیا ہے؟ ۶۔

۶۔ لے رسول (اے) کیا تم (دول کے) اندھوں کو راستہ دکھا سکتے ہو جبکہ وہ نہیں دیکھتے؟ ۷۔

۷۔ جسے خدا ہدایت کرے وہی ہدایت یافتہ ہے اور جس کو دہ مگراہ کرے تو پھر تم اس کا کوئی سر پرست رہنا ہرگز نپاوے گے۔ ۸۔

۸۔ بے شک خدا جسے چاہے مگر اسی میں چھوڑ دیتا ہے اور جو شخص تو بہ کرے اس کو ہدایت فرماتا ہے۔

۸۱۔ لہ سورة زخرف۔ آیت ۳۰۔ لہ سورة نمل۔ آیت ۸۱  
۸۸۔ لہ سورة نسار۔ آیت ۸۔  
۹۳۔ لہ سورة یوں۔ آیت ۱۰۔  
۱۔ لہ سورة کعبت۔ آیت ۱۔  
۲۹۔ لہ سورة زمر۔ آیت ۲۱۔

۲۷۲

۹۔ اگر تم نیکی کر دے گے تو وہ اپنے فائدے کے لیے اور اگر تم بدی کر دے گے تو بھی اپنے ہی لیے کرو گے۔ لہ  
 ۱۰۔ پس اگر وہ ایمان لائے ہیں تو پھر انہوں نے ہدایت پائی ہے اور اگر وہ مذہب پھیر لیں تو (الے رسول) تمہارا فرض صرف پیغام پہنچا دینا ہے۔ لہ  
 ان کے علاوہ اور بھی بہت سی آیات ہیں جو اس مضمون سے تعلق رکھتی ہیں۔  
 اس دلیل کی بنیا پر جس کا ہم نے پہلے ذکر کیا ہے اور اس دلیل کی بنیا پر جو ایک موقع پر فعل خدا نے تعلیم سے نسبت دینے اور دوسرے موقع پر عامل ہدایت (پیغمبر، مختار (عام انسان)) سے نسبت دینے کی صحبت کے بارے میں ہے، ان دونوں مطالب میں کوئی تناقض موجود نہیں ہے۔

سورہ قصص کی زیریں بحث آیت (۵۶)، اپنے سے پہلی آیات کے زمرے میں ہے اور سیاق مطالب کے لحاظ سے یہ مونوں کے ذکر سے مروڑا۔ آیات کے بعد آتی ہے۔ لیکن پہلی آیات میں جس مفہوم کا ارادہ کیا گیا ہے، اسے ثابت کرنے اور یہ بتانے کے لیے کہ جن ہدایت یافت و گوں کا ذکر کیا گیا ہے، ان کی ہدایت خدا نے تعالیٰ سے منسوب ہے اور اس بنیا پر ان کی سرشناسی اور فطرت اللہ ہے۔ لفاظ آسی آیت کا

لہ سورہ بنی اسرائیل۔ آیت، لہ سورہ آل عمران۔ آیت ۲۰  
 ۲۲۵

۳۔ قرآن تو دنیا کے تمام لوگوں کے لیے پس ایک نصیحت ہے، مگر یہ تم میں سے اسی کے لیے (نصیحت) ہے جو سیدھے راستے پر چلے۔ لہ  
 ۴۔ جو راہ ہدایت پر آیا تو وہ اپنے فائدے کے لیے آیا اور جو مگرہ ہوا اس نے اپنے آپ کو ہی بگاڑا۔ لہ  
 ۵۔ جو شخص راہ ہدایت پر آیا تو وہ اپنے فائدے کے لیے آیا اور جو مگرہ ہوا (وہ جانے) پس اسے سفیر! کہہ دو کہ میں تو بس ایک ڈرانے والا ہوں۔ لہ  
 ۶۔ یہی (کافر) ہیں جنہوں نے ہدایت کے عوض مگر ابھی خریدی اور اس سودے میں انہوں نے کوئی لفظ نہیں کیا۔ لہ  
 ۷۔ ایک گروہ نے ہدایت پائی اور ایک گروہ پر مگرا ہی سوار ہو گئی۔ لہ  
 ۸۔ (الے رسول) کہہ دو کہ جس نے ہدایت پائی اور جو صریحًا مگر اسی میں پڑا رہا اس سے میرا پورا دگار بخوبی واقف ہے لہ

۱۔ سورہ مکہر۔ آیت ۲۸  
 ۲۔ سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۱۵  
 ۳۔ سورہ عمل۔ آیت ۹۲  
 ۴۔ سورہ بقرہ۔ آیت ۱۶  
 ۵۔ سورہ اعراف۔ آیت ۳۰  
 ۶۔ سورہ قصص۔ آیت ۸۵  
 ۲۲۲

ابو ہریرہ ایسی بیان کیسے کر سکتا ہے جبکہ ابو طالبؑ کی وفات کے وقت وہ خود میں میں قبیلہ و دوسرے کا فریضکاریوں میں سے تھا جو سر سے پاؤں تک بد نجتی میں ڈوبا ہوا تھا۔ اور لوگوں کے دامن تمام تھام کر آئے وزاری کے ساتھ بھیک مانگتا تھا۔ پھر اس بات پر سمجھی منفی ہیں کہ ابو ہریرہ نے بھرت کے ساتوں سال (جنگ خیر کے زمانے میں) اسلام قبول کیا۔ پس ابو طالبؑ کی وفات کے وقت وہ مکہ میں تھا کہاں؟ اور اس روایت کے ساتھ اس کا واسطہ ہی کیا ہے؟ اگر اس نے اپنی روایت میں حق بھی کہا ہو تو پھر ضرور اس نے یہ روایت کسی شخص سے نقل کی ہے کہ جس کا نام اس نے نہیں بتایا۔ ابو ہریرہ نے مجبور گوئی اور فریب کاری سے بہت کام لیا اور بہت سی ایسی باتیں روایت کی ہیں جن کے متعلق اس کا دعویٰ ہے کہ جب وہ بات کی گئی وہ موجود نہ اور اس کا شاید ہے۔ حالانکہ اس نے ایسی کسی چیز کا مشاہدہ نہیں کیا۔ اگر کوئی شخص ابو ہریرہ کی ایسی جھوٹی روایات سے مطلع ہونا چاہے تو اسے سید عبد الجبیر بن شریف الدین عاملی کی تایف "ابو ہریرہ" سے رجوع کرنا چاہیے۔ اسی طرح کی دیگر روایات میں سے ایک وہ ہے جسے ابن مرویہ اور دوسرے راویوں نے ابو سلیمان سری کے طبق سے، اس نے عبد القدوسؑ کی سند سے، اس نے ابو صالح سے اور اس نے ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ اس نے کہا:

سورة قصص کی آیت ۵۶: "اے پیغمبر! تم جسے چاہو راہ ہدایت پر نہیں لاسکتے... ابو طالبؑ کے بارے میں ناول ہوئی ہے رسول کرمؐ

ابو طالبؑ سیت کسی بھی عام انسان کے ساتھ کوئی خاص ارتبا طہری ہے پس اس آیت کو اس سے پہلی آیت کے ساتھ ملا کر دیکھا جائے تو اس میں سے ابو طالبؑ کے ایمان کے بارے میں ایک واضح ثبوت ہاتھ آجائے گا لہذا مناسب یہ ہے کہ اس آیت کی تفسیر اس کے بارے میں ان غیر معقول اور بے کار اقوال کی جانب توجہ دیے بغیر کی جائے جو اس سے پیشتر نقل کیے گئے ہیں یا بعد میں نقل کیے جائیں گے۔

اس آیت کے بارے میں دو سری موروث بحث بات یہ ہے کہ اس سے پہلی اور بعد کی آیات کے مطالب کے ساتھ رابطہ کے بغیر فقط اس آیت کے تعلق کی جانے والی سمجھی روایات مثلاً وہ روایت جو عبید بن جبیدؑ مسلم اور ترمذی وغیرہ نے ابو ہریرہ سے نقل کی ہے کہ اس نے کہا:

جب ابو طالبؑ کی وفات کا وقت آپنیا رسول اکرمؐ نے انھیں مخاطب کر کے فرمایا: "اے چھا! کیمے لا الہ الا اللہ تاکہ میں قیامت کے دن اس کلمہ کے ذریعے خدا تعالیٰ کی بارگاہ میں آپ کے فائدے کے لیے شہادت دے سکوں۔ ابو طالبؑ نے کہا: اگر قریش مجھے ملامت د کریں اور یہ نہ کہیں کہ اس (ابو طالبؑ) کو موت کے علاوہ کسی چیز نے اس کام پر آمادہ نہیں کیا تو میں یقیناً یہ کلمہ۔ لا الہ الا اللہ۔ کہہ کر تمہاری انکھیں روشن کر دیتا ہوں۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی:

اے پیغمبر! تم جسے چاہو راہ ہدایت پر نہیں لاسکتے..... لے

خلاصہ کلام یہ ہے کہ جرالامت — ابن عباس نے اپنی زبان ایسی غلط باتوں سے ہرگز آلوہ نہیں کی ہے۔ اگر وہ ابوطالبؑ کی وفات کی کیفیت کے بارے میں کسی سے کچھ نقل کرنا چاہتے بھی تو ان کیلئے متا یہ تھا کہ وہ وہی بات نقل کرتے جوان کے والد نے کہی کہ میں نے سننا: ابوطالبؑ اپنی وفات کے وقت شہادتین کا ذکر اپنی زبان پڑاتے۔ لہ بلکہ اس سے بھی زیادہ مناسب یہ تھا کہ ابن عباس اس بارے میں اپنے طاہر چحازاد بھائی رسول اکرمؐ کا ارشاد لے یا اپنے پاک چحازاد بھائی امام علیؑ کا قول روایت کرتے۔ گے

ابن عباس نے یہ روایت نہیں کی اور وہ کیونکر یہ بات کہ سکتے تھے؟ کیا ابن عباس ہی ابوطالبؑ کے اس قول کے روایت نہیں ہیں کہ انہوں نے رسول اکرمؐ کو مناسب کر کے کہا: اے میرے سردار! اخیچہ اور جو کچھ کہنا آپ پسند کرتے ہیں وہ کیہے۔ نیز اپنے پورا دگار کا پیغام دوسروں تک پہنچائیے۔ کیونکہ آپ پچے ہیں اور پچے فرار دیے گئے ہیں۔ لہ دیگر روایات میں سے ایک وہ ہے جو حنذ کورہ بالا ابو سهل سری دروغ اگلی نے عبد القدوس (کذاب) کے طریق سے اس نے نافع سے اور اس نے ابن عمر سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا:

لہ دیکھیے اس کتاب کا صفحہ ۱۱۱ سطر ۲  
لہ دیکھیے اس کتاب کا صفحہ ۱۱۲ سطر ۳ لہ دیکھیے اس کتاب کا صفحہ ۱۱۱  
سطر ۹ لہ دیکھیے اس کتاب کا صفحہ ۷ سطر ۹  
۲۲۹

نے ابوطالبؑ سے اصرار کیا کہ وہ اسلام قبول کریں۔ جب ابوطالبؑ نے اس سے انکار کیا تو خالی نے مذکورہ آیت نازل فرمائی۔ لہ اس حدیث کا راوی ابو سهل سری — جھوٹی حدیث سازوں میں سے ہے جو احادیث کی روایت میں چوری بھی کیا کرتا تھا۔ لہ یہ یہ راس کے دوسرے راوی عبد القدوس ابو سعید مخفی — کاشم بھی جھوٹی راویوں میں ہوتا ہے۔ گے

اس روایت کا ظاہر بھی سابقہ روایت کی طرح راوی کے اس واقعہ کا عینی شاہد ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ حالانکہ ابن عباس رسول اکرمؐ کی ہجرت سے میں سال قبل پیدا ہوتے۔ بنابریں ابوطالبؑ کی وفات کے وقت وہ شیرخوار پچے تھے، لہذا اس واقعہ کے شاہد نہیں ہو سکتے۔ گے بالفرض یہ روایت درست بھی ہو تو یہ معلوم نہیں کہ ابن عباس نے کہاں اور کس طرح اپنے یہ الفاظ کسی ایسے شخص سے منسوب کیے۔ جسے ہم نہیں جانتے۔ پھر یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بد طینت راویوں نے اس شخص کا نام اس کی حیثیت کمزور ہونے کی بنا پر حذف کر دیا ہو، جیسے کہ بت سے مؤلفین نے ابو سهل سری اور عبد القدوس وغیرہ کو ایسی جھوٹی روایتوں میں سے ان کے جھوٹ پر پڑہ ڈالنے کی خاطر حذف کر دیا ہے:

لہ تفسیر درمنثور جلد ۵ صفحہ ۱۳۳ ۳۳۱ لہ الفہد جلد ۵ صفحہ ۲۳۱

۳۳۸ لہ الفہد جلد ۵ صفحہ ۲۳۸

۳۳۱ لہ اصحاب جلد ۶ صفحہ ۲۳۱

بھی ہو سکتا ہے، جبکہ اس بارے میں ان میں سے کسی کا کوئی قول نقل نہیں کیا گیا۔ اسی طرح اس موقع پر حاضر وہ شخص ابو طالبؑ کے بھائی یعنی عباس بھی ہو سکتے ہیں جن کا قول تم پیشتر نقل کر چکے ہیں۔ ان سب سے بڑھ کر ابو طالبؑ کے بھتیجے یعنی رسول اکرمؐ ہیں اور اس بارے میں ان کے ارشادات ہم پختہ پڑھ چکے ہیں۔ پس ان سب یعنی شاہزادوں کے علاوہ اب عمر نے یہ بات کس سے سئی اور اس کا نام کیوں حذف کر دیا گیا ہے؟ وہ اپنی روروایات میں سے ایک میں ابو جمل کو ابو طالبؑ کے ساتھ کیوں شریک کرتے ہیں، جبکہ کسی دوسرے نے ایسا نہیں کہا۔ کیا راویوں کے درمیان کوئی ایسا شخص موجود ہے جس نے یہ جھوٹ موت کی روایت ان کے سرخوب پر دی؟ بس حق نہ رکھیں اور اس سے زیادہ پچھہ نہ پوچھیں۔

اس بیان پر یہ اضافہ کرتیجیے جو زیر بحث ایت کی شانِ نزول کے متعلق مجاہد اور قتادہ سے مردی ہے۔ لئے اگر ان دونوں کی روایات متنہ ہیں تو پھر یہ روایات جو ہم نے نقل کی ہیں — ان کا کیا بنے گا؟ یا یہ کہ انھوں نے بھی یہ بات نامعلوم اشخاص سے سئی ہے؟ اما حاصل کہ ایسی مرسل احادیث کو کسی طرح سے بھی ابو طالبؑ کی تکفیر جیسے اہم معاملے میں دلیل نہیں بنایا جا سکتا۔ — جبکہ خود رسول اکرمؐ، امام علیؑ اور دوسری بزرگوں اور مسیتوں کی زبانی ان کا ایمان ثابت ہو چکا ہوا دراہنبوں نے رسول اکرمؐ کی خاطر یہ پناہ قربانیاں دی ہوں اور قاطع دلائل کے

اے پیغمبر! تم جسے چاہو را وہ پرہیز لاسکتے۔۔۔

سورہ قصص کی یہ آیت (۵۶) ابو طالبؑ کے متعلق ان کی وفات کے وقت نازل ہوئی۔ رسول اکرمؐ اس وقت ابو طالبؑ کے سر ہانے موجود تھے اور کہ رہے تھے: اے چا! کوولا اللہ الاداللہ تاکہ میں قیامت کے دن اس کے بدلے میں تمہاری شفاقت کر سکوں۔

ابو طالبؑ نے کہا: میری وفات کے بعد قریش کی عورتیں مجھے ملت کریں گی کہ میں نے موت کے ڈر سے ایسا کیا اور پھر یہ آیت نازل ہوئی۔ شاید اب عرنے اپنی روایت میں خود اس مجلس میں موجود ہوئے کا دعویٰ نہ کیا ہو اور انہیں یہ دعویٰ کرنا بھی نہیں چاہیے۔ کیونکہ ان کی پیدائش رسول اکرمؐ کی بعثت سے تقریباً یہ میں سال بعد ہوئی اور اس وقت وہ سات سال کے تھے۔ اس بنا پر وہ موقع پر اپنی موجودگی کا دعویٰ نہیں کر سکتے اور فطری طور پر اس عورت کا شخص ایسی مجلس میں حاضر نہیں ہو سکتا۔ لہذا یہ ضروری ہے کہ اب یہ ہر نے اس بارے میں کسی ایسے شخص سے سناؤ جو اس مجلس میں موجود تھا۔ پھر ایسا شخص فوت ہونے والے کے فرزند یعنی امیر المؤمنین علیہ السلام کے علاوہ اور کوئی نہیں ہو سکتا اور جو کچھ ان سے نقل کیا گیا ہے وہ وہی ہے جو پاکیزہ کلمات کے باب میں بیان ہو چکے ہے۔ ان کے علاوہ ایسا شخص ابو طالبؑ کا کوئی اور پیشًا یعنی طالب جعفر یا علی

# نقل حدیث میں غلط بیان

## حدیثِ مخصوص

ابوطالبؓ کے خالقین کے ترکش میں اعتراضات کے جتنے بھی تیر تھے، یہاں تک پہنچتے پہنچتے وہ سب ختم ہو چکے ہیں۔ ہم نے شیخ بخاری پر اذن و اعتراض کے ان سب تیروں کا نزور دار جواب دے کر انہیں خاک اور جھوول کی طرح اڑا دیا ہے۔ اب صرف حدیثِ مخصوص، ہی رہ گئی ہے جس کے پارے میں ابوطالبؓ کے دشمنوں نے بہت وا دیلا مچار کھا ہے اور ہم خدا کے تعالیٰ نے مدد سے اس کا بھی ٹھیک ٹھیک جواب دیں گے۔

بخاری اور سلم نے سفیان ثوری کے طریق سے، اس نے عبد الملک بن غیرہ سے اور اس نے عبد اللہ بن حارث سے نقل کیا ہے کہ اس نے کہا:

میں نے رسول اکرمؐ سے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ کے چپ ابوطالبؓ جو آپ کی حمایت کرتے اور آپ کے دشمنوں پر غصہ کرتے تھے۔ آپ نے ان کا حق کسے ادا کیا؟ آپ نے جواب میں فرمایا:

۲۵۳

ساختہ ان کا وفیق اعیان کیا ہو۔

سورہ تفصیل کی مذکورہ آیت (۵۶) کو ابوطالبؓ اور عباسؓ کے درمیان تقسیم کرنے یعنی اس کے پہلے حصے کو ابوطالبؓ نے متعلق اور دوسرے حصے کو عباسؓ کے بارے میں قرار دینا تفسیر بالائے ہے جو صرف قنادہ کی ایک روایت پر مبنی ہے جسے بعض لوگوں نے حدیث مرسل کے طور پر بیان کیا اور اس کی کچھ حیثیت نہیں ہے کیونکہ اس پر بھی کا اتفاق ہے کہ عباسؓ۔ ابوطالبؓ کی وفات پر اس آیت کے نزدیک سے گئی سال بعد اسلام میں اخن ہوتے تھے۔ اس تمام گفتگو کے بعد آپ زجاج کے اس قول کی قیمت سمجھ جاتی ہے کہ جو کہتا ہے: مسلمان اس آیت (نیز بحث)، کے بارے میں اتفاق نظر کھتے ہیں کہ ابوطالبؓ نے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ نیز اسی طرح قرطبی بھی اسی بات کا قائل ہے۔ جیسا کہ وہ کہتا ہے:

هم یہ کہیں تو بہتر ہو گا کہ ممتاز مفسرین اس بات پر تتفق ہیں کہ یہ آیت ابوطالبؓ کے بارے میں نازل ہوئی ہے! لہ دیکھو کہ وہ خدا پر کس کس طرح کی جھوٹی مہنت باندھتے ہیں اور یہی فعل کھلا ہوا گناہ ہے۔ لہ

علامہ امینی کہتے ہیں:

ہم یہ پسند نہیں کرتے کہ سفیان ثوری کے بارے میں بحث کریں۔  
کیونکہ پہلی آیت کے ذیل میں ہم اس کے متعلق لکھا آئے ہیں کہ وہ بے اعتبار  
راویوں کی روایات اور مفتری افراد کے اقوال نقل کرتا تھا۔ لہ

اسی طرح ہم عبدالمالک بن یحییٰ بن حنفی کے بارے میں بھی کوئی معاشر  
نہیں کرتے گے جو بڑی عمر اور کمزور حافظت کا آدمی تھا۔ اس کے بارے میں  
محدثین کی آراء یہ ہیں:

- ابو حاتم نے کہا: وہ علم حدیث کا ماہر نہیں ہے۔ اسکا حافظہ بھی خراب تھا۔
- احمد بن حنبل نے کہا: وہ بہت پورہ اور غلطیاں کر دیوala تھا۔
- ابن معین نے کہا: وہ روایات کو خلط ملط کر دیتا ہے۔
- ابن خراش نے کہا: شعبہ اس سے خوش نہ تھا۔
- کوچ نے کہا: احمد بن حنبل — عبدالمالک کو قطعی طور پر بے اعتبار  
سمجھتا تھا۔ لہ

ہم اس روایت کے تیرسے راوی عبد العزیز داراوردی کے بارے  
میں کوئی بات نہیں کہتے اور محدثین کی آراء پیش کیے دیتے ہیں:  
○ احمد بن حنبل نے کہا: اگر وہ اپنی حافظت کی ہوئی حدیث بیان کرے تو  
کوئی خطرے کی بات نہیں، اگر وہ کسی کتاب سے کوئی روایت نقل

دہ (ابطال) جہنم کے ایک گرٹھے میں ہیں اور اگر میں نہ ہوتا تو وہ اس کے  
سب سے اگرے کنویں میں ہوتے۔  
ایک اور روایت میں اس نے کہا:

میں نے رسول اکرمؐ سے عرض کیا: یا رسول اللہؐ! ابوطالبؐ نے آپ  
کی حفاظت اور مدد کی تھی۔ کیا انھیں ان کو ششون کا کوئی فائدہ پہنچا؟  
آنحضرتؐ نے فرمایا: ہاں! میں نے ابوطالبؐ کو جہنم کے شعلوں  
میں پایا تو انہیں دہاں سے نکال کر ایک گرٹھے میں ڈال دیا۔  
بیٹھ کھتا ہے کہ زید بن ہاد نے عبداللہ بن حباب سے اور اس نے  
ابوسعید سے روایت کی ہے کہ اس نے رسول اکرمؐ سے سنا:  
امید ہے کہ قیامت کے دن یہری شفاقت ابوطالبؐ کے لیے سو و مند  
ثابت ہوگی۔ تب انہیں تیز شعلوں سے نکال کر جہنم کے ایک گرٹھے میں ڈال  
دیا جائے گا۔ جس کی آگ ان کے پاؤں کے ٹخنون تک ہوگی۔ پھر بھی اس  
کی تپش سے ان کا مغز سراہل پڑے گا۔

شماری نے زید بن ہاد سے عبد العزیز بن محمد داراوردی کے طبق سے  
یہ روایت اپنی الفاظ کے ساتھ نقل کی ہے لیکن صرف اتنا فرق ہے کہ اس  
گرٹھے کی آگ کی قیض سے ابوطالبؐ کا سارے مفتریں اسکا نیچے کا حصہ جوش کھاتا ہے۔  
لہ میجمع شماری جلد صفوہ ۳۹۶۔ ۳۔ ابواب المناقب فصل ابوطالب۔ جلد صفوہ ۹۲

مکاہ الادب باب کینتہ المشرک + صحیح مسلم۔ کتاب الایمان + طبقات ابن حماد  
جلد اصفہن ۱۰۰۰ دمیر + مسند احمد بن حنبل جلد اصفہن ۴۰۶ + عیون الائش  
جلد اصفہن ۱۳۲ + تاریخ ابن کثیر جلد ۳ صفوہ ۱۲۵  
۲۵۲

(الاَللّٰهُ الاَللّٰهُ، پڑھنے سے مشروط کرتے ہوئے فرمایا تھا):  
 "اے چھا! لا الہ الا اللہ کیسے کیونکہ وہ کلمہ ہے جس  
 کے ذریعے میں آپ کی قیامت کے دن شفاعت کروں گا؟" لہ  
 یہ ہی صورت ہے جیسا کہ آپ نے شفاعت کو کلی طور پر کلمہ شہادت  
 کے پڑھنے سے دایستہ کر دیا تھا۔ اس بارے میں بہت سی احادیث آئی  
 ہیں اور ان میں سے چند ایک یہ ہیں:

### ۱۔ عبد اللہ بن عمر کی روایت

عبد اللہ بن عمر سے مرفوعاً روایت ہوتی ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا:  
 (خدکی جانب سے) مجھے کہا گیا کہ سوال کرو اور دعا مانگو۔ کیونکہ ہر پیغمبر  
 نے اسی طرح سوال کیا اور دعا مانگی ہے۔ تاہم میں نے اپنی اس دعا کو  
 قیامت کے دن تک تا خیر میں ڈال دیا۔ وہ دعا یہ ہے کہ تم میں سے جو  
 کوئی خدا نے تعالیٰ کی وعدائیت کی شہادت دے میں اُس کی شفاعت  
 کروں گا۔

یہ حدیث احمد بن حنبل نے بھی صحیح اسناد کے ساتھ روایت  
 کی ہے۔

لہ حاکم: مدرس جلد ۲ صفحہ ۳۶۶ + تاریخ ابوالغفار جلد اصفہو۔ ۱۲۰ + موابہب لذیہ  
 جلد اصفہو ۱ + کشف الغمہ جلد ۲ صفحہ ۱۳۳ + کنز العمال جلد ۱ صفحہ ۱۲۸ + شرح  
 موابہب جلد اصفہو ۲۹۱

کرے تو بھی کوئی مصالحت نہیں ہے یہیں جب وہ خود کسی سے روایت  
 کرتا ہے تو غلط باتیں کہتا ہے۔  
 ○ ابو حاتم نے کہا: اس (عبد العزیز دار اور دی) کی روایت کو جنت  
 اور دلیل قرار نہیں دیا جا سکتا۔  
 ○ ابو زرعہ کہتا ہے: اس کا حافظ خراب تھا۔ لہ  
 یہاں تک راویوں کی بات کہ ہم نے اپنی طرف سے ان پر کوئی تنقید  
 نہیں کی ہے۔ اسی طرح ہم ان روایات کے مفتا میں کے تناقض کی طرف  
 بھی اشارہ نہیں کرتے کہ ایک جگہ لفظ "امید" کہا گیا اور اس سے یہ توقع  
 پیدا ہوتی ہے کہ رسول اکرم کی شفاعت سے ابو طالب کا عذاب قیامت  
 تک کے لیے مل گیا ہے۔ اس کے بعد یہ "امید" بھی ہو سکتی ہے کہ اسی  
 شفاعت کی بنابر ان کا عذاب کم ہو کر "نخضاع" یعنی جہنم کے گردھے  
 کے درجے پر آ جائے گا۔ جبکہ ایک اور جگہ پر کہا گیا ہے کہ رسول اکرم نے  
 ابو طالب کو آگ کے شعلوں میں پایا اور آپ اپنی شفاعت کے ذریعے انہیں  
 جہنم کے ایک گرہتے میں لے آئے۔

ہم مناسب نہیں سمجھتے کہ راویوں کی بے اعتباری کے جھمیلوں کو  
 پیش کریں یا روایتوں کے ان تناقضات کو اپنا موضع بنایاں۔ اس  
 کی بجائے ہم یہاں ایک ہی بات کہتے ہیں اور وہ یہ کہ ابو طالب کی وفات  
 کے وقت رسول اکرم نے ان کے لیے اپنی شفاعت کو کلمہ شہادت

تمہاری امت میں سے جس نے ایک دن بھی خلوص دل سے لا الہ الا اللہ کہا اور پھر مر گیا۔ میں اس کو بیشتر میں داخل کر دوں گا۔ منذری کہتا ہے: احمد بن قبل نے یہ روایت نقل کی ہے اور اپنی کتاب میں اس کے راویوں پر اعتماد اور اعتبار کا اظہار کیا ہے۔

### ۵۔ ابو ہریرہ کی روایت

ابو ہریرہ سے مرفوع اُنقل کیا گیا ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا: میری شفاعت اس شخص کے لیے ہے جو غالباً نبیت کی ساتھ لادا اللہ محمد اور رسول اللہ کی شہادت میں۔ جبکہ اس کا دل اس کی زبان کی اور اس کی زبان اس کے دل کی تصدیق کرے۔ اس روایت کو احمد بنیل اور ابن حبان نے بھی اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔ ام

### دوروایتیں

گزشتہ صفحات میں ابو ہریرہ اور ابن عباس سے دور روایتیں نقل کی گئی ہیں جن میں ہما گیا ہے کہ رسول اکرم نے خدا نے تعالیٰ سے اپنی ماں کے لیے دعائے مغفرت کرنے اور قیامت کے دن ان کی شفاعت کرنے

لہ یہ پانچوں روایات منذری کی کتاب — ترغیب و ترمیب جلد ۲ صفحہ ۱۵۸ سے مانوذ ہیں۔

### ۳۔ ابوذر غفاری کی روایت

ابوذر غفاری سے مرفوع اُر روایت ہوئی ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا: مجھے شفاعت کا حق اور اس کی اہمیت عطا ہوئی ہے۔ یہ شفاعت میری امت کے شہرخواں کے لیے ہوگی جو خدا کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرے۔ بزرار نے بھی یہ حدیث بہترین اسناد کے ساتھ روایت کی جس سے سلسلے میں کہیں القطاع موجود نہیں ہے۔

### ۴۔ عوف بن مالک الشجعی کی روایت

عوف بن مالک الشجعی سے روایت ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا: میری شفاعت ہر مسلمان کے لیے ہے۔ وہ مزید کہتا ہے کہ طبری نے یہ حدیث مختلف سلسلوں کے ساتھ نقل کی اور ان میں سے ایک معتبر ہے نیز ابن حبان نے بھی اپنی صحیح میں یہ روایت کی ہے: شفاعت اس شخص کے لیے ہے جو اس حالت میں مرے کہ اس نے کسی کو خدا کا شریک نہ ہٹھرا ہا ہو۔

### ۵۔ انس کی روایت

انس نے بیان کیا ہے کہ خدا نے تعالیٰ نے جریں کو حکم دیا کہ تم محمد رسول اللہ کے پاس جاؤ اور ان سے کہو: اپنا سر آسان کی طرف بلند کر کے دعا کیجیے تاکہ آپ کو عطا کیا جائے اور شفاعت کیجیے تاکہ آپ کی شفاعت قبول کی جائے۔ یہاں تک کہ رسول اکرم سے کہ گیا:

بھی شفاعت کا لعدم ہو جائے گی۔ جیسا کہ قرآن مجید کی مندرجہ ذیل آیات میں اس کی نفعی کی گئی ہے:

۱۔ جن بوگوں نے کفر کیا ان کے لیے جہنم کی آگ ہے۔ جہاں زان پر موت آتے گی کہ وہ مرجا یں اور نہ ان کے عذاب میں کوئی کمی کی جائے گی۔ یوں ہم ہر ناشکرے کافر کو عذاب دیتے ہیں۔ ۲۔

۲۔ جب ظالم لوگ عذاب کو دیکھ لیں گے تو پھر زان کے عذاب میں کوئی تخفیف ہوگی اور نہ ہی وہ اس سے رہائی پاییں گے۔ ۳۔

۳۔ کافر ہمیشہ لعنت میں گرفتار رہیں گے۔ نہ تو ان کے عذاب میں تخفیف کی جائے گی اور نہ ان کو اس سے جملت دی جائے گی۔ ۴۔

۴۔ جو لوگ دوزخ کی آگ میں ہوں گے وہ جہنم کے نگباونوں سے کہیں گے کہ اپنے پروردگار سے دعا کر دکہ ہمارے عذاب کی مدت میں ایک ہی دن کی تخفیف کر دے۔ وہ کہیں گے کیا تمہارے پیغمبر اضخم دلائل کے ساتھ تمہارے پاس نہیں آئے تھے؟ دوزخی جواب دیں گے ہاں آئے تھے۔ تب وہ نگباں کہیں گے؛ پس تم خود ہی دعا کرو حالانکہ کافروں کی دعائیوں بے کار ہی ہوتی ہے۔ ۵۔

۳۶ آیت۔ قاطر۔ سورہ

۸۵ آیت۔ شعل۔ سورہ

۸۸ آیت۔ عمران۔ سورہ آل

۵۰ آیت۔ موسیٰ۔ سورہ

۲۶۱

کی اجازت مانگی۔ لیکن پروردگار نے یہ اجازت عطا نہیں فرمائی۔ لہ سہیلی لکھتا ہے:

صیح میں منقول ہے کہ رسول اکرم نے فرمایا: میں نے خدا نے تعالیٰ سے اپنی ماں کے مزار کی زیارت کرنے کی اجازت مانگی اور اس نے مجھے یہ اجازت دے دی۔ اس کے علاوہ میں نے اس امر کی اجازت بھی مانگی کہ ان کے لیے مغفرت طلب کروں، لیکن خدا نے مجھے اس کی اجازت عطا نہیں فرمائی۔

مندرجہ میں پریدہ کی سند سے نقل کیا گیا ہے کہ جب رسول اکرم نے اپنی والدہ کے لیے مغفرت طلب کرنا چاہی تو جبریل نے انکار کے طور پر اپ کے سینے پر ہاتھ مارا اور کہا: ”آپ کسی ایسے انسان کے لیے استغفار نہ کریں جو مشرک رہا ہے؛ پس آنحضرت غمکینی کی حالت میں داپس آگئے۔“

علامہ امینی لکھتے ہیں:

پس اگر توحید کی شہادت نہ دینے کی صورت میں بندیادی طور پر شفاعت کا لعدم ہو جاتی ہے لیکن کافر کے نااہل ہونے کی وجہ سے ہموں حماڑ سے اس کے لیے شفاعت محال ہے تو پھر عذاب میں کمی کے لیے

۳۔ ۴ روایت ۲۱۱ صفحہ کتاب

۳۔ ۴ روایت ۱۱۳ صفحہ جلد اول۔ تاہم یاد رہے کہ ہم کسی ایسی روایت کو چند اس قابل توجہ نہیں سمجھتے، اس کا ذکر ہم نے اس لیے کیا ہے کہ فرقہ ثانی ا سے سینے سے لگائے ہوئے ہے۔

۲۶۰

و لوگوں کے لیکچے رخوف کے مارے گے میں آجائیں گے اس دن  
فالملوک کا کوئی حمایت کرنے والا نہ ہوگا اور نہ کوئی سفارشی کر  
جس کی سفارش قبول ہو جائے۔ ۱۶

۹ — ہم مجرموں کے گروہ کو جہنم کی طرف ہاتھ دیں گے۔ وہ سفارش  
پر بھی قادر نہ ہوں گے۔ مگر جس شخص نے خدا کی بارگاہ سے  
(سفارش کا) وعدہ لے لیا ہو۔ ۱۷  
جن لوگوں کی شفاعت ہو گی اس آیت میں انکو تثنی کیا گیا ہے۔  
 وعدہ سے ہراد کلمہ لا الہ الا اللہ کی شہادت اور اس کے تحت عمل  
کرتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ مومنین کے علاوہ کسی کی شفاعت  
نہیں ہو گی۔ ۱۸

”حدیث صخراح“ کی بنیاد اس بات پر ہے کہ (لغوۃ بالش)  
ابوظابیت شرک کی حالت میں فوت ہوئے ہیں۔ ہم نے اس حدیث پر  
جتھفیل بحث کی ہے اس کے پیش نظر ان کے عذاب میں تخفیف ہونے  
اور ان کو آگ کے خوفناک شعلوں سے نکال کر۔ جہنم کے ایک حصے  
گڑھے (صخراح) میں پہنچانے کے لیے کوئی شفاعت قابل قبول نہیں ہے۔

۱۸ سورہ مومن۔ آیت ۱۸

۱۹ سورہ مریم۔ آیت ۸۶-۸۷

۲۰ تفسیر قرطبی جلد ۱ صفحہ ۱۵۳ + تفسیر یہضاوی جلد ۲ صفحہ ۲۸ +  
تفسیر ابن کثیر جلد ۳ صفحہ ۱۳۸ + تفسیر خازن جلد ۳ صفحہ ۲۲۳  
۲۶۲

۵ — یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے آخرت کے بدے دنیا کی زندگی خریدی۔  
پس نہ ہی ان کے عذاب میں تخفیف کی جائے گی اور نہ ہی ان کی  
مدد کی جائے گی۔ ۱۹

۶ — جنہوں نے اپنے دین کو کھیل تماشا بنار کھا ہے اور دنیا کی زندگی  
نے انہیں فریقہ تکر رکھا ہے، ان کو چھوڑو اور بتا دو کہ اگر دنیا میں  
سے کوئی شخص اپنے کرتوں کی وجہ سے مصیبت میں بیتلہ ہو گیا  
تو خدا کے علاوہ اس کا کوئی سریست اور سفارشی نہ ہوگا۔ پھر  
اگر وہ (اپنی سزا کے عوض) سارا جہان بھی دے تو وہ قبول ن  
کیا جائے گا کیونکہ یہ وہی لوگ ہیں جو اپنے کرتوں کی وجہ سے  
تباه ہوئے ہیں۔ انہیں پہنچنے کے لیے کھولتا ہوا بد بود اپانی ملے  
گا اور ان کے کفر کی سزا کے طور پر در دنیاک عذاب ہو گا۔ ۲۰

۷ — ہر شخص اپنے اعمال کے بدے گرد ہے مگر داہمیہ باخند (میں نامہ  
اعمال یعنی) والے (بہشت کے) باعزوں میں سے کہنگاروں کو پوچھ  
رہے ہوں گے آخرت میں دوزخ میں کوئی چیز گھیٹ لاتی؟....  
انہیں سفارش کرنے والوں کی سفارش کچھ کام نہ آتے گی۔ ۲۱

۸ — انہیں قیامت کے دن سے ڈراؤ جو عنقریب آتے والا ہے۔ جب

۱۸ سورہ بقرہ۔ آیت ۸۶

۱۹ سورہ الفاتحہ۔ آیت ۲۰

۲۰ سورہ مدثہ۔ آیت ۳۸ تا ۳۸ ۳۲ - ۳۸  
۲۶۲

آیت اللہ شیخ محمد حسین اصفہانی بخطی کی کاوش کا نتیجہ ہے۔ شیخ موصوف چودھویں صدی میں حدیث غدیر کے موضوع پر لکھنے والے عظیم شاعروں میں سے یہیں:

مصطفیٰ کے بچا کے دل میں ہدایت کا نور  
پوشیدہ ہوتے ہوئے بھی خوب ظاہر ہے  
ان کے پوشیدہ ایمان نے ان کا نام اتنا بلست دکیا  
کہ پاک لوگوں کے ہاتھوں کے علاوہ کوئی اسے چھو نہیں سکتا  
وہ ابو طالبؑ۔ خاتم النبیینؐ کے کفیل ہیں  
انہوں نے پوری قوت سے پیغمبرؐ کی حمایت کی ہے  
وہ اپنے زمانے میں پیغمبرؐ کے واحد دگار تھے  
اور پیغمبرؐ کی دعوت کے آغاز میں ان کا مصبوط سہارا  
وہ پیغمبرؐ کے قبیلہ (بنی ہاشم) کے سربراہ اور ان کی قوم قریش کے  
ہستاخے  
وہی ہیں جو مشکل وقت میں بنی ہاشم کی مستحکم پناہ گاہ تھے  
ابو طالبؑ، عالی قدر اور ملند مرتبہ پیغمبرؐ کی نفرت کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے  
 حتیٰ کہ اسلام کی بنیادیں حکم اور ستون قائم ہو گئے  
 انہوں نے پیغمبرؐ کے دفاع میں اپنی پوری کوشش اور ہمت  
 صرف کر دی  
 یہاں تک کہ ہدایت دینے والے پیغمبرؐ کا دین روشن ہو گیا

کیونکہ یہ حدیث ان تمام آیات اور روایات سے اختلاف کرتی ہے جن کا ہم نے ذکر کیا ہے۔ پس جو حدیث خدا کی کتاب اور رسول اکرمؐ کی حکم سنت کے خلاف ہو سے دیوار پر دے مارنا چاہیے جیسا کہ بخاری نے رسول اکرمؐ سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: میرے بعد حدیثین بہت ہو جائیں گی، اس لیے جب تمہارے سامنے کوئی حدیث روایت کی جائے تو اسے خدا نے تعالیٰ کی کتاب سے ملا کر دیکھ لیا کرو۔ پھر گروہ خدا کی کتاب سے موافق تکرے تو اسے قبول کرو اور اگر وہ اس کے خلاف ہو اسے رد کرو۔ ام

پس یہ بات آپ کو دھوکے میں نہ ڈال دے کہ ”حدیث ضحاج“ کو بخاری نے نقل کیا ہے۔ کیونکہ اسکی کتاب جس کا نام ”صیح“ رکھا گیا ہے وہ درحقیقت ناکارہ، تا پسندیدہ اور غلط مطالب سے بھری ہوئی ہے۔ تاہم اس پر ہم کسی فرصت کے وقت گفتگو کریں گے۔ فی الحال ہم اپنی اس بحث کو جو بخارے سردار ابو طالبؑ کے ایمان کے بارے میں ہو ہی تھی، ان کی شان میں کے گئے وقایہ دن کے ساتھ ختم کرنے ہوئے ان کے لیے خدا نے تعالیٰ سے رحمت طلب کرنے ہیں۔

### پہلا قبیلہ

قبیلہ — فقہ، فلسفہ اور اخلاق کے استاد — عالم بزرگوار

لے صحیح باری

یہ ان کی حمایت کا ہی نتیجہ تھا کہ اسلام آگے بڑھا  
اور یہ ایک ایسی بڑائی ہے جو کسی دوسرے نے حاصل نہیں کی  
پیغمبرؐ کا پرچم ابوطالبؐ کی عالی ہمت سے بلند ہوا  
اور ان کے اعلیٰ رتبے کے احتمار کے لیے یہی کافی ہے  
یہ ابوطالبؐ میں چوتھی تعریف کے تحقیق قرار پاتے ہیں  
مگر یہ تعریفیں ان کی شان کے بیان سے قاصر ہیں  
ابوطالبؐ کی بزرگی اور عظمت ہر تعریف سے بلند تر ہے  
یہیں یہ تعریف ہے ان کی وہ یاد ہے جو دلوں کو زندہ کرتی ہے

## دوسرًا قصیدہ

یہ قصیدہ علامہ جحت شیخ عبدالحسین صادق عاملی قدس سرہ نے  
لکھا ہے، ہم اس کے کچھ اشعار یہاں نقل کرتے ہیں:  
اگر ابوطالب نہ ہوتے تو مسلمانوں کی قوت مستحکم نہ ہوتی  
اور توحید کا چشمہ اپنے مرکز پر چاری نہ ہوتا  
انہوں نے اپنی پوری قوت سے پیغمبرؐ کی حمایت کی اور دفع  
مجھی کیا  
اور سب شہری دیہاتی لوگوں میں افضل پیغمبرؐ کا دین استوار  
ہو گیا

ابوطالبؐ کے بعد شہر مکہ اپنی تمام وسعتوں کے ساتھ  
رسول خدا کے لیے تنگ و تاریک ہو گیا تھا

ابوطالبؐ نے کفار قریش کی ایذا رسانی کے مقابلے میں پیغمبرؐ کی  
حمایت کی  
یہ ان کی قوت اور رعب تھا جس نے جاہوں کو نیچا دکھایا  
غزر کرنے کے لیے ابوطالبؐ کا یہی شرف کافی ہے  
کہ انہوں نے خدا کے نبی و رسولؐ کی کفالت کی ہے  
پیغمبرؐ کی تعریف میں ابوطالبؐ کی فصیح زبان کے الفاظ  
ان کی تلوار سے زیادہ کاٹ کرنے والے ہیں جو پیغمبرؐ کے وہنوں  
پر چکی

ام القری (مکہ)، نے ابوطالبؐ کے نور سے روشنی پائی  
وہ نور جو کوہ طور کے نور کی ماشند تھا  
اور کیوں نہ ہو؟ جبکہ وہ نورانی (اممؐ) کے باپ ہیں  
ان سے کئی چاند نکلے اور کئی سورج ابھرے ہیں  
ابوطالبؐ شجرہ ابراہیمؐ کی سب سے پاک شاخ ہیں  
اس لیے وہ خاص شرافت اور بنا بست کے مالک ہیں  
وہ صمیٰ پیغمبرؐ، علیؐ کے اور جعفر طیار ہنکے باپ ہوئے  
اور مجھے اپنی جان کی قسم ہے کہ یہ غمزہ اور شرف کی انتہا ہے  
ابوطالبؐ کے نور سے شہر مکہ روشن ہو گیا

اور نہ صرف مکہ بلکہ زمین و آسمان بھی روشن ہو گئے  
یہ ان کی ریاست اور شجاعت ہی کا سایہ تھا  
کہ جس کی بدولت پیغمبرؐ کا امرِ رسالت کامل ہو گیا

وہ سال جس میں پنجمیر کے چھا ابوطالبؑ اور ان کی بیوی خدیجہ کا  
کا انتقال ہوا

انہوں نے اس سال کو غم میں گزارا اور دونوں کے لیے رفتے رہے  
کتنا غنیمہ ہے اس شخص کا ایمان جس کے لیے مصطفیٰؐ سال بھر رکھے ہوں  
وہ سال جس کے دن ان کے لیے رات سے بھی زیادہ تاریک بنتے

تمام نورانی ہستیاں ابوطالب کی نسل میں ہو کر چمکتی رہیں  
جن میں سے پہلے علی مرتفعیؐ پیں اور آخری ذخیرہ خدا مہدیؐ ہیں  
یہ میں سرفراز مکہ ابوطالبؑ کی زندگی کے مختلف پہلو اور ان کے خالص  
ایمان کی نشانیوں کے تذکرے!

ہم نے ان کو فقط خدا کی رضا کے لیے تحریر کیا ہے تاکہ اہل کتاب  
یقین کریں، ایمان والوں کے ایمان میں اضناہ ہو اور اہل کتاب اور  
مومنین شک و شبہ میں بنتلا رہوں۔ جو لوگ ان کے بعد آئیں وہ کہیں کہ  
اے پورہ کارہیں اور ہمارے ان بھائیوں کو بخش دے جہنوں نے ایمان لانے  
میں ہم پر سبقت کی ہے اور ایمان لانے والوں کے لیے ہمارے دلوں  
میں کوئی بھی نہ آنے دے۔ اے خدا! بے شک تو میر بیان اور  
رحم کرنے والا ہے۔ اے

اے ان سطور میں سورہ حمیدہ آیت ۲، سورہ مدتر آیت ۱۳۱ اور سورہ  
حشر آیت ۱۰ کے مفہومیں کو مسلسل لکھا گیا ہے۔

يا صاحب الزمان ادر کني

خدمتگاران مكتب الہلبیت (ع)

سید حسن علی نقوی

حسان ضیاء خان

سعد شیشم

حافظ محمد علی جعفری

Hassan  
naqviz@live.com

﴿التماس سورة الفاتحة﴾

سیده فاطمه رضوی بنت سید حسن رضوی

سید ابو زر شہرت بلگرامی ابن سید رضوی

سید مظاہر حسین نقوی ابن سید محمد نقوی

سید محمد نقوی ابن سید ظہیر الحسن نقوی

سید الطاف حسین ابن سید محمد علی نقوی

سیده امّ حبیبة بیگم

حاجی شیخ علیم الدین

شمشاو علی شیخ

مسح الدین خان

فاطمه خاتون

شمیش الدین خان